رَاجِحَ هَذَا الْبَحِنَّةِ فَكَا الْبَحِنَّةِ فَكَا الْبَحْنَةِ فَكَا الْمُعَالَّذِ فِي مُكَانَ بَنْ عَبْدَ الله الخُمَيْرِ فَلَا الْمُعَانَ بَنْ عَبْدَ الله الخُمَيْرِ





المملكة العربية السعودية الرياض هاتف: ٩٦٦١١٤٩٢٠٠٣٣+ فاكس: www.rf.org.sa

ISBN: 978-9959-858-11-5 دار ابن حزم للطباعة والنشر

حقوق الطبع والنشر محفوظة لمؤسسة سليمان بن عبد العزيز الراجحي الخيرية

> الطبعة الأولى ١٤٤١هــ - ٢٠٢٠م

إشراف:



إحدى مبادرات مؤسسة سليان ابن عبدالعزيز الراجحي الخيرية هاتف: ٩٦٦١١٤٩١٦٥٣٣+ فاكس: ٩٦٦١١٤٩١٦٣٧٨



مكة المكرمة – هاتف هاتف ، ۹٦٦١٢٥٣٥٩٠ فاكس ۲۰۲۵۲۵۷۲۰۲



# أَثَالُ الْإِمَامِ ابْنِقَيمَ الْجَوْزِيَةِ وَمَالِحَقَهَامِنُ أَعَالِ اللهِ الْمَامِلِ الْمَاكِمَةِ الْمَاكِة





تَاليف الْإِمْامِ أَيْ عَبْدِ اللَّهِ عَلَدِ بْنِ إِنِي بَكُر بْنِ أَيُّوبِ أَبْنِ قَيِّمِ الْجَوْزِيَّةِ الْإِمْامِ أَيْ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع

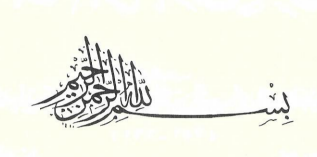
تخريج نَبِيۡل بۡننصَّارالسِّنْدِيِّ تحقيق

مُحَمَّد غُزَيرِ شَمْس

وَفَقَ ٱلمَّنَّةِ عَبِّ ٱلمُعْتَمَدِينَ الشَّيْخِ الْمَالَامَةِ جَهِمْ الْمِنْ الْمُعْتَى الْمَالِمِ الْمَالِمِ الْمَالِمِينَ الْمَالِمِينَ الْمُعْتَى الْمَالِمِينَ الْمُعْتَى (رَحِمُهُ اللهُ تَعَالَى)

المجلّد اللَّولث تَمْونِن مُؤَسَّسَةِ سُلِمُّان بن عَبْد ِالْعَ زِيْز الزَّاجِعِيِّ الْحَيْرُتِيَةِ





### مقدمة التحقيق

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وبعد، فهذا كتاب «أحكام أهل الذمة» للإمام ابن القيم بَحَمُاللَكُ، وهو آخر كتاب يحقق في هذه السلسلة المباركة إن شاء الله «آثار الإمام ابن قيم الجوزية وما لحقها من أعمال». وهو أهم ما أُلِف في هذا الباب، وأوسعه وأشمله، توسَّع فيه المؤلف وأطال الكلام في الموضوعات التي تناولها بالبحث، بالاعتماد على مصادر مهمة لم يصل إلينا بعضها، ويحتفظ الكتاب بنصوص نادرة منها.

ويشمل الكتاب أيضًا الشروط العُمَرية التي شرحها المؤلف شرحًا مفصلًا (على غرار شرحه لكتاب عمر إلى أبي موسى الأشعري في القضاء في «أعلام الموقعين»)، بحيث أصبح كتابًا مستقلًا، وأذِن المؤلف أن يُفرد لأهميته.

وفيما يلي الكلام على بعض الموضوعات التي تعتبر مدخلًا للكتاب وتوطئةً له:

- عنوان الكتاب
- توثيق نسبته إلى المؤلف
- موضوع الكتاب وما أُلِّف فيه

- أهمية الكتاب
- بناء الكتاب وترتيب مباحثه
  - موارده
  - أثره في الكتب اللاحقة
  - وصف النسخة الخطية
    - الطبعات السابقة
- منهج العمل في هذه الطبعة
- \*\*\*

## عنوان الكتاب

عنوان الكتاب كما في مخطوطته: «أحكام أهل الذمة»، وبه سمَّاه بعض المؤلفين عند النقل عنه (كما في: «كشاف القناع» ٤/ ٢٤٦، و «مطالب أولي النهي» ٢/ ٦١٤، ٤/ ٢٨٣).

ونقل عنه بعض المؤلفين وسمَّوه «أحكام الذمة» (كما في: «الإنصاف» ١٠ / ٤٥٤، ٢٧ / ١٦٥، و «الإقناع» ٢/ ٥٠، و «كشاف القناع» ٣/ ١٣٢، و «إرشاد أولي النهى» للبهوتي ١/ ٦١٩). والأمر فيه قريب، ولا يُعدّ اختلافًا. كما نقول: «أهل السنة» و «السنة» بمقابل الشيعة.

وذكره المؤلف في «شفاء العليل» (٢/ ٤٤١ ط. عالم الفوائد) فقال: «كتابنا في أحكام أهل الملل»، وأشار الدكتور صبحي الصالح في مقدمة تحقيقه (ص٤٥) إلى احتمال وقوع التحريف هنا في تسمية الكتاب «أحكام أهل الملل»استنادًا إلى كثرة التصحيفات في نشرة «الشفاء» فكأن الناشر لم يحسن قراءتها، أو كانت في الأصل غامضة، أو تساهل في نقلها ثم طبعها على ما ترجَّح لديه.

والذي ترجَّح لدينا أنه ليس مبنيًّا علىٰ التحريف لاجتماع الأصول الخطية لاشفاء العليل» على هذه التسمية، ولأن هذا الكتاب صالح لأن يسمَّىٰ بهذا الاسم الشامل الواسع «أحكام أهل الملل»، فإنه تحدَّث في بعض أبوابه عن أحكام أهل الملل عامَّةً ولو لم يكونوا من أهل الذمة، كما في مسألة حكم

أطفال المشركين في الآخرة. وصالحٌ لأن يُسمَّىٰ باسم أخصَّ وأدلَّ علىٰ موضوعه الذي غلب عليه، وهو «أحكام أهل الذمة».

ولم نجد ذكر الكتاب في المصادر القديمة التي ترجمت لابن القيم إلا عند ابن رجب في «المنتقى من معجم شيوخ شهاب الدين أبي العباس أحمد بن رجب الحنبلي» (ص١٠١)، ولكن حصل فيه تحريف حيث ورد فيه «كتاب اختلاف أهل الملل مجلدان». والصواب «أحكام أهل الملل» كما ذكره ابن القيم في «شفاء العليل». وقد أثبتنا العنوان الموجود في المخطوطة وما ذكرتُه المصادر الناقلة التي سبق ذكرُها، وبه عُرِف الكتاب عند المتأخرين، ولا داعي لتغييره، فأبقيناه كما هو.

\* \* \* \* \*

## توثيق نسبة الكتاب إلى المؤلف

لم يرد ذكر هذا الكتاب في عامة المصادر القديمة لترجمة ابن القيم إلا «المنتقىٰ من معجم شيوخ ابن رجب» كما سبق، وهو ثابت النسبة له بوجوه من الشواهد الداخلية والخارجية:

أولًا: أشار المؤلف في مبحث تحريم «الطَّريفا» عند اليهود إلى كتابه «هداية الحيارى» فقال: «وقد ذكرنا في كتاب «الهداية» سبب هذا التحريم، ومن أين نشأ، وأن التوراة لم تحرِّمه، وأنهم غلطوا على التوراة في تحريمه، وذكرنا نصّ التوراة وأنهم حملوه على غير محله» (١/ ٣٧٤). وهذا المبحث موجود في «هداية الحيارى» (ص٧٠٧- ٣١٠).

ثانيًا: بحث في موضع آخر هل كل مجتهد مصيب أو المصيب واحد، ورجَّح الثاني وقال: «الصواب من الأقوال كجهة القبلة في الجهات، وعلى هذا أكثر من أربعين دليلًا قد ذكرناها في كتاب مفرد» (١/ ٣٢). وهو الكتاب الذي أشار إليه في «تهذيب السنن» (٣/ ١٣٧) بقوله: «كتاب مفرد في الاجتهاد»، وفي «مفتاح دار السعادة» (١/ ١٥٥) بقوله: «كتاب الاجتهاد والتقليد».

ثالثًا: ذكر المؤلف هذا الكتاب في «شفاء العليل» فقال: «وليس المقصود ذكر هذه المسائل وما يصير به الطفل مسلمًا، فإنا قد استوفيناها في كتابنا «أحكام أهل الملل» بأدلتها، واختلاف العلماء من السلف والخلف فيها، وذكر مآخذهم، وإنما المقصود ذكر الفطرة وأنها هي الحنيفية، وأنها لا تنافي القدر السابق بالشقاوة» (٢/ ٤٤١).

وقد فصّل المؤلف الكلام في هذا الموضوع في كتابنا هذا (٢/ ٦٦- ١٠٠ الذي أشار إليه بقوله: «كتابنا في أحكام أهل الملل»، وأهل الملل هم اليهود والنصارئ والمجوس والصابئة الذين يكونون أهل الذمة في الحكومة الإسلامية، وقد ذكر المؤلف أحكامهم في كل ما يتعلق بعباداتهم ومعاملاتهم وأنكحتهم وغيرها، وتوسّع في كل باب بما لا مزيد عليه.

رابعًا: ذكر المؤلف شيخه شيخ الإسلام ابن تيمية في مواضع كثيرة (ينظر فهرس الأعلام) نقل فيها اختياراته وكلامه من كتبه وفتاواه، وانفرد هذا الكتاب بنصوص مهمة عنه لا توجد في كتبه المطبوعة. وهذه طريقة ابن القيم في استفادته من علوم شيخه، وأسلوبُه في التأليف في كل موضوع، حيث ينقل كلام شيخه ويختصره ويُهذّبه ويزيد عليه، ويشير إليه غالبًا ويُغفِل الإشارة إليه أحيانًا. وقد قمنا بمراجعة كتب شيخ الإسلام وتتبعنا النقول عنها، وأشرنا إلى النقول التي لا توجد في المطبوع من كتب الشيخ.

خامسًا: اعتماد المؤلفين على هذا الكتاب واقتباسهم منه، مع التصريح بذكر المصدر أو عدم التصريح به. وسيأتي بيان ذلك في مبحث أثره في الكتب اللاحقة.

سادسًا: قال المؤلف في الكتاب: «وبذلك أفتينا وليَّ الأمر بانتقاض عهد النصارئ لما سَعَوا في إحراق الجامع والمنارة وسوق السلاح، ففعل بعضهم، وعلم بعضهم وكتمَ ذلك ولم يُطلِع عليه وليَّ الأمر» (٢/ ٣٣٦). وذكره المؤلف أيضًا في «زاد المعاد» (٣/ ١٦٢) فقال: «وبهذا القول أفتينا وليَّ الأمر لما أحرق النصارئ أموال المسلمين بالشام ودُورَهم، وراموا

حَرْق جامعهم الأعظم حتى أحرقوا منارته، وكاد ـ لولا دفاع الله ـ أن يحترق كلَّه، وعلم بذلك من علم من النصارى، وواطأوا عليه وأقرُّوه ورضُوا به ولم يُعلِموا به وليَّ الأمر، فاستفتى فيهم وليُّ الأمر من حضره من الفقهاء، وأفتيناه بانتقاض عهد من فعل ذلك أو أعان عليه بوجه من الوجوه...». وهذا الحدث كان سنة ٧٤٠ كما بيَّن ذلك ابن كثير في «البداية والنهاية» (١٨/ ١٤٤، ١٥٥)، وذكر حيلة النصارى لإحراق السوق والمسجد، والقبض عليهم وتنفيذ حكم الشرع فيهم.

وتدل الإشارة إلى هذا الحدث أن هذا الكتاب أُلِّف بعد سنة ٧٤٠، وأن المؤلف أفتى فيه بما يقتضيه الشرع.

\* \* \* \* \*

# موضوع الكتاب وما أُلِّف فيه

أحكام أهل الذمة باب من أبواب «كتاب الجهاد» في كتب الفقه، ويُعَنُون له بـ «كتاب السّير» أيضًا، لاسيما في كتب الفقه الحنفي والشافعي، والمقصود به سيرة النبي على والمسلمين من بعده ومنهجهم في المعاملة مع الكفار من أهل الحرب، ومع أهل العهد منهم من المستأمنين وأهل الذمة، ومع المرتدين الذين هم أخبث الكفار بالإنكار بعد الإقرار، ومع أهل البغي الذين حالهم دون حال المشركين. فلفظ «السير» يشمل جميع هؤلاء الأصناف وبيان أحكامهم، بدءًا من الجهاد وفرضيته وشروطه، وما يجب قبل القتال وبعده، وانتهاء الحرب بالإسلام أو بالأمان أو بالهدنة أو بعقد الذمة، وحكم الأنفال والفيء والغنائم، وحكم الأسرئ والسبي.

وتوجد أحكام أهل الذمة في كتب الفقه عامة وكتب السيّر المفردة خاصة، إلّا أنها في كتب السيّر أكثر تفصيلًا واستيعابًا للجزئيات. وقد ألَّف فيه أبو إسحاق الفزاري (ت١٨٥ أو بعدها)(١)، قال الشافعي: لم يصنف أحدٌ في السيّر مثله. ونظر فيه الشافعي، وأملىٰ كتابًا علىٰ ترتيبه ورضيه(٢)، ذكر فيه قول أبي حنيفة ثم الأوزاعي وأبي يوسف، وعلق علىٰ كلامهم، وهو ضمن كتاب «الأم» له (٩/ ١٧١ - ٢٧٧) بعنوان «سير الأوزاعي»(٣). وللشافعي

<sup>(</sup>١) طُبعت قطعة منه بمؤسسة الرسالة بتحقيق فاروق حمادة.

<sup>(</sup>۲) «تهذیب التهذیب» (۱/ ۱۰۲)، و «إكمال تهذیب الكمال» (۱/ ۲۷۰).

<sup>(</sup>٣) طبعه بعض الحنفية مستلًا منه بحذف كلام الشافعي بعنوان «الرد على سير

أيضًا كتاب «سير الواقدي» (٥/ ٦٣٩ - ٧٢١)، ولا ندري لماذا نُسب للواقدي (١)، فالكلام فيه كله للشافعي. ولمحمد بن الحسن الشيباني (ت٩٨٠) كتاب «السير الصغير» و «السير الكبير» (٢)، وشرحَ الثاني: السرخسي وغيره. وكلها مطبوعة. وأملى أحمد بن كامل القاضي (ت ٢٥٠) كتابًا في السِّير (٣) لم يصل إلينا. هذه أهمّ كتب «السير» المفردة، واعتمد عليها من ألَّف في هذا الباب من المتأخرين.

ويوجد كتاب الجهاد والسير أيضًا في كثير من كتب الحديث كالصحيحين والسنن والجوامع. ومن أوسع مَن بوَّب لأحكام أهل الذمة عبد الرزاق الصنعاني (ت ٢١١) في «مصنفه» بعنوان «كتاب أهل الكتاب» (٦/٣- ١٣٢) و «كتاب أهل الكتابين» (١/ ١/٣- ٣٧٨)، نثر فيهما جلَّ الأحكام المتعلقة بهم (3). وكذلك يوجد كثير من الأبواب المتعلقة بأحكام أهل الذمة

<sup>-</sup>الأوزاعي» لأبي يوسف.

<sup>(</sup>١) ذكره ابن النديم في «الفهرست» (ص٢٦٤) ضمن مؤلفات الشافعي.

<sup>(</sup>٢) انظر ما ذكره السَّرخسي في مقدمة «شرح السير الكبير» من سبب تأليف محمد بن الحسن للكتابين والنفرة بينه وبين أبي يوسف، وكيف تلقَّىٰ الأوزاعي كتاب «السير الصغير» له.

<sup>(</sup>٣) كما في «تاريخ بغداد» (٥/ ١٢١)، و«معجم الأدباء» (١/ ٤٢١)، و«الوافي بالوفيات» (٧/ ٢٩٩)، و«الثقات» لابن قطلوبغا (١/ ٤٦٦). وفي «لسان الميزان» (١/ ٥٨١): «كتابًا في السنن»، فليحرَّر.

<sup>(</sup>٤) أفادنا بذلك الشيخ سليمان العمير حفظه الله، كما زاد مشكورًا في القائمة الآتية بعض العناوين.

في كتاب «الخراج» لأبي يوسف القاضي (ت١٨٢) وكتاب «الأموال» لأبي عبيد القاسم بن سلَّام (ت٢٢٤).

ثم اتجه بعض العلماء إلى إفراد أحكام أهل الذمة بالتأليف، سواءٌ بصفة عامَّة أو في بابٍ من الأبواب، نذكر فيما يلي ما عرفنا منها مرتَّبةً على الوفيات، ولم نشر إلى الكتب والبحوث والدراسات في العصر الحديث، فهي كثيرة.

- «الحكم بين أهل الذمة»، لداود الظاهري (ت ٢٧٠). ذكره ابن النديم في
   «الفهرست» (ص٢٧٢).
- «أحكام أهل الملل والردة» ضمن كتاب «الجامع» للخلال (ت١١٣)، وقد طبع مفردًا.
- «جزء فيه شروط النصارى»، لعبد الله بن أحمد بن زَبْر الربعي (ت٣٢٩)، مطبوع، ذكر فيه الشروط العمرية على أهل الذمة.
- «جزء فيه شروط أمير المؤمنين عمر بن الخطاب على النصارى»، لأبي عمرو بن السَّماك (ت٤٤٣)، مطبوع.
- «شروط أهل الذمة» لأبي السيخ (ت٣٦٩). ذكره السمعاني في «المنتخب من معجم شيوخه» (١/ ٢٥٥). ونقل عنه ابن القيم في هذا الكتاب، وسماه «شروط عمر» (٢/ ٣٣٩).
- «شرح كتاب عمر بن الخطاب»، للالكائي (ت١٨٥). نقل عنه ابن القيم في هذا الكتاب كثيرًا.

- «شروط أهل الذمة»، للقاضي أبي يعلى (ت ٠٥٠). ذكره الذهبي في «تاريخ الإسلام» (١٠٥/٥٠).
- «أحكام أهل الذمة» لأبي بكر أحمد بن علي بن بدران الحلواني (ت٧٠٥)، ألَّفه قبل سنة ٠٤٨. ذكره الونشريسي في «المعيار المعرب» (٢/ ٢٥٨، ٢٥٧)، وسماه «الفصول الجامعة فيما يجب على أهل الذمة من أحكام الملة». وهو مما رواه ابن خير الإشبيلي في «فهرسته» (ص٩٥٩).
- «شروط أهل الذمة» لابن الزاغوني (ت٥٢٧). ذكره الحارثي في «شرح المقنع» (٢/ ١٥٢، ٥/ ١٤٩، ١٧٠).
- «تجريد سيف الهمة لاستخراج ما في ذمة أهل الذمة»، لعثمان بن إبراهيم النابلسي (ت٠٦٠) مطبوع.
- «النفائس في هدم الكنائس»، لابن الرفعة (ت ١٧١)، ألَّف سنة ٧٠٧، مخطوط.
- «ردُّ على أهل الذمة ومن تبعهم»، لشهاب الدين غازي بن أحمد ابن الواسطى (ت٧١٢)، مطبوع.
- «مسألة في الكنائس» لابن تيمية (ت٧٢٨)، ضمن «مجموع الفتاوى»
   (٢٨/ ٢٣٢ ٦٤٦).
- «فتوى في أمر الكنائس»، لابن تيمية، ضمن «جامع المسائل» (٣/ ٣٦١- ٣٧٠).

- «قاعدة في ذبائح أهل الكتاب»، لابن تيمية، ضمن «مجموع الفتاوي» (٣٥/ ٢١٢ ٢٣٣).
- «فصل في شروط عمر بن الخطاب التي شرطها على أهل الذمة»، لابن
   تيمية، ضمن «مجموع الفتاوئ» (۲۸/ ۲۵۱ ۲۵۳).
- «كشف الغمة في أحكام أهل الذمة» لبدر الدين ابن جماعة (ت٧٣٣). ورد ذكره في «الأنس الجليل» (٢/ ١٣٧)، و «إيضاح المكنون» (٢/ ٣٦٢).
  - «أحكام أهل الذمة» لابن القيم، وهو كتابنا هذا، وسيأتي الحديث عنه.
- «كشف الغمة في ميراث أهل الذمة»، لتقي الدين السبكي (ت٧٥٦)، ذكره ابنه في «طبقات الشافعية الكبرئ» (١٠/ ٣١٠)، ونقل منه في (٦/ ٢٤ وما بعدها). وهو مخطوط في دار الكتب المصرية والمكتبة الخالدية بالقدس.
- «كشف الدسائس في منع ترميم الكنائس» للتقي السبكي، طبع بعنوان «مسألة في منع ترميم الكنائس» ضمن «فتاواه» (٢/ ٣٦٩ ٤١٧).
  - «إيضاح كشف الدسائس...»، للتقى السبكي، مخطوط.
  - «رسالة في ذبائح أهل الكتاب ونكاح نسائهم»، للتقي السبكي، مخطوطة.
    - «رسالة في أطفال المشركين»، للتقي السبكي، مخطوطة.
- «منهج الصواب في قبح استكتاب أهل الكتاب»، لابن الدُّريهم (ت٧٦٢). لم يُذكَر مؤلفه في «كشف الظنون» (٢/ ١٨٨٢)، وطبع

- كذلك في دار الغرب الإسلامي غفلًا من اسم المؤلف. ثم وُجدت نسخ أخرى تنسب الكتاب لابن الدريهم، فطبع منسوبًا إليه.
- «المذمة في استعمال أهل الذمة»، لمحمد بن علي بن النقاش الدكَّالي (ت٧٦٣)، مطبوع. وقد ألَّفه سنة ٧٥٩.
- «الرياسة الناصرية في ردّ من يعظّم أهل الذمة ويستخدمهم على المسلمين»، لعماد الدين محمد بن الحسن الإسنائي (ت٢٦٤)، كما في «كشف الظنون» (١/ ٩٣٤). وفي «حسن المحاضرة» (١/ ٤٣٠) أنه لأخيه جمال الدين عبد الرحيم الإسنوي الآتي ذكره.
- «رسالة في عدم استخدام أهل الذمة وعدم توليتهم أمور المسلمين»، لعبد الرحيم الإسنوي (ت٧٧٢). ولعلها «نصيحة أولي الألباب في منع استخدام النصارئ للكتاب» كما في «كشف الظنون» (٢/ ١٩٥٧). ويُنظر هل هو المطبوع باسم «الكلمات المهمة في مباشرة أهل الذمة» له؟
- «العهود العمرية في اليهود والنصارئ»، لشهاب الدين ابن العطّار الدنيسري (ت٤٩٧). ورد ذكره في «المنهل الصافي» (٢/ ١٧٨) و «كشف الظنون» (٢/ ١١٨٠).
- «رفع الحجاب عن مناكحة أهل الكتاب»، لأبي اللطف الحصكفي (ت ٨٥)، كما في «الضوء اللامع» (٨/ ٢٢٢).

- «رسالة في ذبائح المشركين ومناكحتهم»، لابن قاضي عجلون
   (ت٦٧٨)، كما في «الضوء اللامع» (٨/ ٩٧).
- «القول المتبَّع في أحكام الكنائس والبِيَع»، لقاسم بن قطلوبغا (ت٨٧٩)، مخطوط.
- «وفاء العهود في وجوب هدم كنيسة اليهود» و «نفيس النفائس في وجوب تحري مسائل الكنائس وكشف ما للمشركين من الدسائس» كلاهما لأحمد بن محمد الشافعي المعروف بابن شكم (ت٨٩٣)، مخطوط.
- «القول المعهود فيما على أهل الذمة من العهود»، للسخاوي (ت ٩٠٢)، ذكره في «الضوء اللامع» (١٨/٨) و «وجيز الكلام» (٢/ ٩٠٧). ألَّفه سنة ٨٦٨، وهو مخطوط.
- سؤال عن الكنائس في بلاد المسلمين هل هي مملوكة للكفار؟ جوابه لابن أبي شريف (ت٩٠٦)، مخطوط.
  - «مسألة ذبائح أهل الكتاب»، ليوسف بن عبد الهادي (ت٩٠٩).
- «رسالة في اجتناب الكفار وعما يلزم أهل الذمة من الجزية والصغار»، لمحمد بن عبد الكريم المغيلي (ت٩٠٩)، وتسمَّىٰ «مصباح الأرواح في أصول الفلاح»، مطبوع. وهو بعنوان «أحكام أهل الذمة» في بعض المخطوطات.
- «بـشرى العـابس في حكم البِيَـع والـديور والكنـائس»، للـسيوطي (ت ٩١١)، مخطوط.

- «رسالة في أطفال المشركين»، للسيوطى، مخطوطة.
- «سيف النقمة في شروط أهل الذمة»، لابن طولون (١٩٥٣). ورد ذكره
   في «إيضاح المكنون» (٢/ ٣٧).
- «إرشاد الحياري إلى حلّ ذبيحة اليهود والنصاري»، لابن طولون، كما في كتابه «الفلك المشحون» (ص٧٧).
- «القول المعهود فيما على أهل الذمة من العهود»، لعبد الله بن محمد
   باقشير (ت٩٥٨)، كما في «إيضاح المكنون» (٢/ ٢٥٤).
- «رسالة في الكنائس المصرية»، لزين الدين ابن نجيم (ت ٩٧٠)، مطبوعة.
- «حلّ مناكح أهل الكتاب في زماننا هذا وذبائحهم»، لمجهول. مخطوط في برلين، من القرن العاشر.
- «الإسفار من الأسفار عن الاستفسار في أولاد الكفّار»، لعلي آغا (من القرن العاشر)، مخطوط.
- «النفائس في أحكام الكنائس»، لمحمد بن عبد الله التمرتاشي (ت ٤ ١٠٠). ورد ذكره في «خلاصة الأثر» (٤/ ١٩).
- «الدرر النفائس في شأن الكنائس»، لمحمد بن يحيى بن عمر القرافي (ت٨٠٠٨)، مخطوط.
- «رسالة متعلقة بأهل الذمة»، لعبد الباقي الحنبلي (ت١٠١٧). ذكرها السفاريني في «غذاء الألباب» (٢/ ١٩).

- «إرشاد الحياري إلى استخدام اليهود والنصاري»، لمحمد بن صالح الكتامي (ت بعد ٢٩)، مخطوط.
- «فتوى في شأن اليهود»، لأحمد بن علي السوسي (ت٢٤٦)، مخطوطة.
- "إماطة التوبيخ والذمة عن أحكام أهل الذمة"، لمجهول (حنفي)،
   مخطوط.
- «الشروط والحدود المشترطة على النصاري واليهود»، لمجهول. ورد ذكره في «إيضاح المكنون» (٢/ ٤٨).
- "إظهار نعمة الإسلام وإشهار نقمة الإجرام" (قصيدة سينية) نظمها: أبو الفضل محمد بن النجار الحنفي (؟)، ذكر فيها أحكام أهل الذمة. انظر: "كشف الظنون" (١/ ٨١). وعليها شرح لمحمد بن عبد اللطيف المقدسي بعنوان "بحر الكلام"، مخطوط.
- «الأثـر المحمـود في قهـر ذوي العهـود الجحـود»، للـشرنبلالي (ت٢٠١)، مطبوع ضمن مجموعة رسائله «التحقيقات القدسية».
- «قهر الملة الكفرية بالأدلة المحمدية لتخريب دير المحلة الجوانية»، للشرنبلالي، مطبوع.
- «الفوائد المهمة في بيان اشتراط التبري في إسلام أهل الذمة»، لنوح بن مصطفى الرومي (ت١٠٧٠)، مخطوط.

- «رسالة في حكم أطف ال المشركين»، للأمير الصنعاني (ت ١١٨٢)، مخطوطة.
  - «كتاب عمر فيما شرطه على أهل الذمة» للأمير الصنعاني، مخطوط.
- «رسالة في أحكام الكفار من أهل الكتاب والمعاهدين: هل تقبل شهادتهم أم لا؟» للأمير الصنعاني، مخطوطة.
- «إقامة الحجة الباهرة عن هدم كنائس مصر والقاهرة»، لأحمد بن عبد المنعم الدمنهوري (ت١٩٢٠)، مخطوط.
- «رسالة في الكنائس في الأراضي المأخوذة عنوةً من أيدي الكفار»، لمحمد بن عبادة بن بري العدوي (ت١٩٣٣)، مخطوطة.
- «رسالة في الذمة والذميين»، لأعظم بن أبي البقاء بن موسى الكرماني الحنفي (من القرن الثاني عشر)، مخطوطة.
- «حكم تزويج الكتابية والمجوسية والصابئة والوثنية والتعريف بهن»، لحسين بن إبراهيم البارودي (من القرن الثاني عشر)، مخطوط.
  - «رسالة في تزويج الصابئة والوثنية»، لمجهول (حنفي)، مخطوطة.
- «رسالة في تحريم استخدام أهل الذمة»، لمجهول (حنبلي)، مخطوطة في تونس.
- «رسالة في منع أهل الذمة من الكتابة وغيرها من أمور المسلمين»،
   لمجهول، مخطوطة.

- «سراج الظلمة في شرح حقوق أهل الذمة»، لمجهول، مخطوط في الأزهرية.
  - «رسالة في صلح أهل الذمة»، لعبد القادر الكوكباني (ت١٢٠٧).
- «رسالة في انتزاع أطفال أهل الذمة عند موت الأبوين»، ليحيى بن صالح السحولي (ت٩٠). مخطوطة في مكتبة الإمبروزيانا بعنوان: «نقاش في سؤال عن كيفية معاملة أطفال أهل الذمة عند موت آبائهم».
- «بحث فيمن مات أبواه من أطفال اليهود»، للحسين بن عبد الله الكبسي (ت ١٢٢٣)، مخطوط.
- «رسالة في طعام أهل الكتاب»، لأبي الفدا إسماعيل بن محمد التميمي (ت٨٤٨)، مخطوطة.
- «رسالة في حكم صبيان الذميين إذا مات أبوهم»، للشوكاني (ت٠٠١٠)،
   مطبوعة ضمن «الفتح الرباني» (١١/ ٤٩٧٩ ٤٩٩٤).
- «رسالة في أحكام الكنائس»، لأبي بكر التوقادي. مخطوطة كتبت سنة 1۳۰۱.
- «مسألة في الكنائس التي بالقاهرة وغيرها التي أغلقت بأمر ولاة الأمور إذا ادَّعيْ أهل الذمة أنها أُغلقت ظلمًا»، فتاوى لمجموعة من العلماء، مخطوطة.
  - «مسائل حول اليهود» لمجهول. مخطوط.

- «عناية الوهاب في ذبائح أهل الكتاب»، لعبد الرحمن أفندي الأماني (ت بعد ١٢٨٧).
- «أجوبة الحياري عن حكم قلنسوة النصاري»، لمحمد بن أحمد عليش (ت٢٩٩)، مخطوط.
- «مقدمة في عهد أهل الذمة»، لابن قضيب البان (ت بعد ١٣٠٤)، مخطوطة.
- «الأحكام المهمة في شروط أهل الذمة»، لضياء الدين علي أبي الهدئ (؟)، مخطوط.
- «رسالة في أحكام أهل الذمة»، لجعفر بن إدريس الكتاني (ت١٣٢٣)، مطبوعة.
- «جلاء الظلمة في حقوق أهل الذمة»، لكامل بن حسين الغزي (ت ١٣٥١)، مخطوط.
- «إرشاد الأمة إلى أحكام الحكم بين أهل الذمة»، لمحمد بخيت المطيعي (ت٤٥٢)، مطبوع.
- «النهي عن الاستعانة والاستنصار في أمور المسلمين بأهل الذمة والكفار»، لمصطفى بن محمد الوارداني، مطبوع.

\*\*\*\*

## أهمية الكتاب

سبق أن استعرضنا ما وصل إلينا من المؤلفات المفردة في أحكام أهل الذمة. وكتاب الإمام ابن القيم أهمًها وأوسعها وأشملها للأحكام والمسائل المتعلقة بهذا الباب، وأكثرها استيعابًا للأدلة من الكتاب والسنة، وأقوال الصحابة والتابعين، ومذاهب أئمة فقهاء الأمصار. وكل من يقارن هذا الكتاب بغيره من المؤلفات في هذا الباب يظهر له ذلك. وهذا أمر واضح لا نطيل الكلام بذكره، فالكتاب بين أيدي القراء يستطيعون أن ينظروا فيه بأنفسهم.

وانفرد الكتاب بخصائص أخرى نُجمل الإشارة إليها فيما يلي:

- يحوي الكتاب نصوصًا نادرة من كتب مفقودة، منها: كتاب «أحكام القرآن» لإسماعيل بن إسحاق القاضي (ت٢٨٢) الذي وصفه الذهبي بقوله: «لم يُسبق إلىٰ مثله» (١). نقل منه نصوصًا طويلة في موضعين. وكتاب «الرد علیٰ ابن قتيبة» لمحمد بن نصر المروزي (ت٤٩٢) الذي نقل منه نصوصًا كثيرة. وكتاب «شرح الشروط العمرية» لهبة الله بن الحسن اللالكائي كثيرة. وكتاب «شرح الشروط العمرية» لهبة الله بن الحسن اللالكائي (ت٨٤٤) الذي نقل منه روايات كثيرة في الباب وكلام المؤلف عليها. ولعله كتاب مستقل أو جزء من كتابه في «السنن» غير «شرح السنة» وقد ذكرهما الخطيب في «تاريخ بغداد» (٤١/ ٧٠). وهو كتاب نادر لم نجد من نقل عنه.

<sup>(</sup>۱) «سير أعلام النبلاء» (۱۳/ ۳٤٠).

وكذلك كتاب «شروط عمر» لأبي الشيخ الأصبهاني (ت٣٦٩) الذي نقل عنه بعض النصوص. واعتمد المؤلف على «الرعاية» لابن حمدان (ت٢٩٥)، وقد وجدنا بعض النصوص المنقولة عنه في «الرعاية الكبرى» إلا أنه لم يصل إلينا كاملًا، فلم نجد بقية النصوص فيه.

- يشتمل الكتاب على شرح الشروط العمرية على أهل الذمة، بحيث أصبح كتابًا مستقلًا، وأذِن المؤلف «لمن أراد أن يُفرِده من جملة الكتاب» (٢/ ٤١٩). ولذا نشره الدكتور صبحي الصالح نشرة مستقلة أيضًا إلى جانب نشره تابعًا للكتاب على أنه آخر مبحث فيه. وشروط عمر هذه مبنية على رواية عبد الرحمن بن غَنْم لها(١)، وقال المؤلف: «شهرة هذه الشروط تُغني عن إسنادها، فإن الأئمة تلقّوها بالقبول وذكروها في كتبهم واحتجُّوا بها، ولم يزل ذكر الشروط العمرية على ألسنتهم وفي كتبهم، وقد أنفذها بعده الخلفاء وعملوا بموجبها» (٢/ ٢٧٧). وفصًل المؤلف الكلام على شرح هذه الشروط العمرية، حتى وصل إلى الفقرة الأخيرة من هذه الشروط، وفيه الكلام على ما ينقض العهد وما لا ينقضه، فأطال في شرحه، وذكر سبَّ النبي الكلام على ما منه في المجلد الأول من

<sup>(</sup>۱) توجد منه ثلاث نسخ خطية، كلٌّ منها في ورقتين. وهي في مكتبة الأوقاف العامة ببغداد برقم ٤/ ٤٧١٥ مجاميع، وبرقم ١٣٨٣٧/١٨ مجاميع، ودار الكتب الوطنية بتونس برقم ١٧/ ١٧٠ (الورقة ١٨٥ أ- ١٨٦ أ). وربما يكون بعضها منقولًا من «أحكام أهل الذمة» هذا. ولا يمكن البتُّ في هذا الأمر إلَّا بالاطلاع على النسخ المذكورة أو مصوراتها، ولم يتيسر لنا ذلك الآن.

النسخة الخطية، وبقية الشرح كانت في المجلد الثاني الذي لم نعثر عليه، ونرجو أن يكون محفوظًا في إحدى المكتبات.

ويُشبه شرحَ الشروط العمرية شرحُ كتاب عمر إلىٰ أبي موسىٰ في القضاء في ما يقارب مجلدين من «أعلام الموقعين» (١/ ١٨٥ – ٥٠٨ ثم ٢/٣ في ما يقارب مجلدين من «أعلام الموقعين» (١/ ١٨٥ – ٥٠٨ ثم ٢/٣ أوله: «هذا كتاب جليل تلقَّاه العلماء بالقبول، وبَنُوا عليه أصول الحكم والشهادة. والحاكم والمفتي أحوج شيء إليه». وقال في آخره: «فهذا بعض ما يتعلق بكتاب أمير المؤمنين رَضَاً لللَّهُ عَنْهُ من الحِكم والفوائد». فلا يُستغرب من المؤلف أن يتوسع كذلك في شرح الشروط العمرية، ويأتي بفوائد ونقول تناسب الموضوعات التي تحتوي عليها.

- ومما يميِّز الكتاب أنه يصحِّح كثيرًا من النقول التي توجد محرَّفةً في المصادر التي رجع إليها المؤلف، مثل «الجامع» للخلال، و «الأموال» لأبي عبيد، و «المغني» لابن قدامة، و «الصارم المسلول» وغيرها، بل بعض هذه النصوص سقطت من النسخ المطبوعة. وقد نبَّهنا في الحواشي على هذه المواضع.

\* \* \* \* \*

#### بناء الكتاب وترتيب مباحثه

هذا الكتاب عبارة عن جواب لسؤال وُجّه إلى العلامة ابن القيم عن كيفية الجزية وسبب وضعها ومقدارها، فأطال في الجواب واستوفئ الكلام على أحكام الجزية، ثم استطرد فذكر أحكام أهل الذمة في أموالهم، ومعاملتهم عند اللقاء، وعيادتهم وشهود جنائزهم وتعزيتهم وتهنئتهم، والمنع من استعمالهم في شيء من ولايات المسلمين وأمورهم، وأحكام ذبائحهم، ومعاملاتهم في البيع والشراء، وأحكام أوقافهم ووقف المسلم عليهم، وأحكام نكاحهم ومناكحاتهم، وأحكام مهورهم، وضابط ما يصح من وأحكام نكاحهم وما لا يصح، وولايتهم في النكاح، وأحكام نكاح نساء أهل الكتاب والسامرة والمجوس، وأحكام مواريثهم وهل يجري التوارث بينهم وبين المسلمين وبيان الخلاف في ذلك، وأحكام أطفالهم في الدنيا وفي الآخرة.

وختم الكتاب بذكر الشروط العمرية وأحكامها وموجباتها، كما أشار اليها في أول الكتاب بقوله: «وسنذكر إن شاء الله في آخر الجواب الشروط العمرية وشرحها» (١/ ٣٦). وقسَّم الشروط إلىٰ ستة فصول كبيرة أو أبواب:

الأول: في أحكام البيَع والكنائس، وفي أثنائها بيان حكم الأمصار التي و جدت فيها هذه المعابد، وما يجوز إبقاؤه منها وما يجب إزالته ومحو رُسْمه.

الثاني: فيما يتعلق بإظهار المنكر من أقوالهم وأفعالهم مما نُهوا عنه.

الثالث: فيما يتعلق بتغيير لباسهم وتمييزهم عن المسلمين في المركب واللباس ونحوه.

الرابع: في أمر معاملتهم للمسلمين بالشركة ونحوها.

الخامس: في أحكام ضيافتهم للمارّة بهم وما يتعلق بذلك.

السادس: فيما يتعلق بضرر المسلمين والإسلام، وبيان ما ينقض العهد وما لا ينقضه، وذكر مذاهب العلماء في ذلك (٢/ ٢٧٨).

ثم توسّع في الكلام على وجوب قتل سابِّ النبي عَلَيْ وانتقاض عهده، وذكر الأدلة على ذلك من القرآن ثم من السنة، وفي أثناء الدليل الرابع من السنة ينتهي المجلد الأول من الكتاب والذي وصلت إلينا نسخته الفريدة. والظاهر أن المجلد الثاني كان يحتوي على بقية الأدلة من السنة على قتل ساب الرسول، وأدلة الإجماع والقياس على هذه المسألة، ومسائل أخرى مهمة متعلقة بسبّ الرسول، وكان اعتماد المؤلف في بيان ذلك على كتاب شيخه «الصارم المسلول على شاتم الرسول»، ويمكن الرجوع إليه لتمام الكلام.

وقد أشار المؤلف إلى ثلاث مسائل يذكرها في آخر الكتاب فقال (٢/ ٤٣٩): «واختلف العلماء فيما ينتقض به العهد وما لا ينتقض، وفي هذه الشروط هل يجري حكمها عليهم وإن لم يشترطها إمام الوقت اكتفاءً بشرط عمر رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُ، أو لا بدّ من اشتراط الإمام لها في حكمهم إذا انتقض عهدهم. فهذه ثلاث مسائل». ثم بدأ الكلام في المسألة الأولى فيما ينقض العهد وما

لا ينقضه، وفي أثنائها انتهى المجلد الأول، وبقي الكلام على المسألتين، وهما في الحقيقة مسألة واحدة ذات شقين، وتكلم عليهما شيخ الإسلام في «الصارم المسلول» باختصار، ولم يتوسَّع في ذلك توسُّعَه في المسألة الأولى. فلعلَّ المؤلف أطال الكلام عليهما وزاد على ما كتبه شيخه، وشرحه بذكر الأمثلة والوجوه، كما هو منهجه في الاستفادة من كُتب الشيخ، فهو يميل إلى التهذيب والاختصار أحيانًا، ويجنح إلى الشرح والبيان والتفصيل أحيانًا أخرى. وبهذا تمَّ هذا الكتاب في مجلدين كما ذكر الناسخ في آخر النسخة.

وكان الدكتور صبحي الصالح — والشائد يظن أن القسم المفقود من وجود «أحكام أهل الذمة» قليل، ويستبعد ما كتبه الناسخ في آخر النسخة من وجود مجلد ثانٍ للكتاب، ويقول: إن ما فقدناه من الأصل لم يكن إلّا تلخيصًا للأدلة الأحد عشر الباقية من السنة التي احتج بها شيخ الإسلام في «الصارم» على قتل الساب، واختصارًا لرأيه هو أيضًا في المسألتين التاليتين المتعلقتين باشتراط إمام الوقت لهذه الشروط وعدم اشتراطها. وإذا كان عرض هذه المسألة مفصّلةً في «الصارم» لم يستغرق إلّا نحو مئة صفحة، فمن المنطقي أن يجيء في «الأحكام» أقل من النصف بعد تلخيصها قياسًا على ما نقله ابن القيم من أقوال شيخه. فكيف يكون ذكر هذه الأدلة \_ رغم تلخيصها ممن أقوال شيخه. فكيف يكون ذكر هذه الأدلة \_ رغم تلخيصها ممن أقوال شيخه. فكيف يكون ذكر هذه الأدلة \_ رغم تلخيصها ممن أقوال شيخه. فكيف يكون ذكر هذه الأدلة \_ رغم تلخيصها ممن أقوال شيخه. فكيف يكون ذكر هذه الأدلة \_ رغم تلخيصها من أقوال شيخه. فكيف يكون ذكر هذه الأدلة \_ رغم تلخيصها من أقوال شيخه. فكيف يكون ذكر هذه الأدلة \_ رغم تلخيصها من أقوال شيخه. فكيف يكون ذكر هذه الأدلة \_ رغم تلخيصها من أقوال شيخه. فكيف يكون ذكر هذه الأدلة \_ رغم تلخيصها من أقوال شيخه. فكيف يكون ذكر هذه الأدلة \_ رغم تلخيصها من أقوال شيخه. فكيف يكون ذكر هذه الأدلة \_ رغم تلخيصها من أقوال شيخه. فكيف يكون ذكر هذه الأدلة \_ رغم تلخيصها من أقوال شيخه . فكيف يكون ذكر هذه الأدلة \_ رغم تلخيصها في المناسخ صراحة؟

ويُرجِّح الدكتور أنه قد اشتبه الأمر على الناسخ، إذ كان والله أعلم ينقل من كتاب «مجموع» يشتمل على تتمة أقوال ابن القيم في هذا الصدد، وعلى فتاوٍ أخرى قد تكون له أو لسواه في موضوعات مشابهة لأحكام أهل

الذمة أو مقاربة، أو في مسائل من الفقه الحنبلي على الأقل، فوهم الناسخ واعتبر هذا المجموع كله تتمة لكتاب ابن القيم «أحكام أهل الذمة». انظر طبعة الدكتور (ص١٥٥، ١٧١- ٨٧١، ٩٨ – ١٩٨، ومقدمة التحقيق - ١٩٨).

أقول: كتاب «الصارم المسلول» يحتوي على أربع مسائل: الأولى: أن السابّ يُقتل، سواء كان مسلمًا أو كافرًا.

الثانية: أنه يتعين قتله، ولا يجوز استرقاقه ولا المنّ عليه ولا فداؤه.

الثالثة: في حكمه إذا تاب.

الرابعة: في بيان السبّ وما ليس بسبِّ.

والكتاب في ٢٠٠ صفحة من الطبعة القديمة، و١١١٣ صفحة في الطبعة الجديدة المحققة، وجميع هذه المسائل متعلقة بأحكام السب الذي ينتقض به عهد الذمة، ولا نتصور أن ابن القيم عندما يتكلَّم في هذا الباب يقتصر على المسألة الأولىٰ منها فقط ويترك المسائل الثلاث الأخرى التي لها ارتباط وثيق بما يَنقُض عهدَ الذمة. وأخطأ الدكتور عندما ظنَّ أن ابن القيم اقتصر على المسألة الأولىٰ، بل ظنَّ أنه اقتصر منها علىٰ ذكر أدلة السنة علىٰ وجوب قتل الساب، وأنَّ بها يتم الكلام علىٰ المسألة، فألحقَ بالكتاب تلخيصَ بقية أدلة السنة في صفحات معدودة (ص٧٧٨ – ٨٩٨). وفاتَه أن شيخ الإسلام في «الصارم» استدل علىٰ هذه المسألة بإجماع الصحابة وبالقياس أيضًا في صفحات كثيرة (ص٣٧٨ – ٤٦٤). ثم تكلم علىٰ المسائل الثلاث الأخرىٰ صفحات كثيرة (ص٣٧٨ – ٤٦٤).

في الثلثين الباقيين من الكتاب (ص٤٦٥ – ١١١٣). فكيف يُتصَّور أن ابن القيم عندما يؤلف في هذا الباب يترك هذه المسائل المهمة ولا يشير إليها أدنى إشارة؟ أو يكون كتاب شيخه بين يديه ولا يستفيد منه؟ بل أرئ أنه إلى جانب نقله واقتباسه من «الصارم» زاد عليه من كتب ومصادر أخرى زيادات بيِّنة، وتوسَّع في بعض المواضع فأطال الكلام فيها عندما وجد شيخه اختصر. وهذا منهج معروف لابن القيم، نجده يختصر أحيانًا من كلام شيخه، ويزيد عليه أحيانًا كثيرة فوائد ونقولًا وتعليقات. والكتاب الذي بين أيدينا خير شاهدٍ على ذلك، فقد نقل من مؤلفات شيخه (مثل: «اقتضاء الصراط المستقيم»، و «درء تعارض العقل والنقل»، و «الصارم المسلول»، وغيرها من رسائله وفتاواه)، ويزيد عليها ويستدرك ويأتي بفوائد ونقول، ويُعلّق عليها من كلامه وبناتِ فكره.

وخلاصة القول أن ما توهّمه الدكتور ظنُّ بعيد عن الصواب، واتهامه للناسخ بأن الأمر اشتبه عليه فظنَّ أن للكتاب مجلدًا ثانيًا= بعيد عن الواقع. وقد صرَّح ابن رجب في «المنتقى» من معجم شيوخ أبيه (ص١٠١) بأن الكتاب مجلدان، وهذا مما يؤكّد صحة قول الناسخ. وعلينا أن نبحث عن بقية الكتاب في مكتبات المخطوطات في العالم ضمن المخطوطات المجهولة العنوان والمؤلف، وخاصةً تلك التي تتعلق بالفقه وأحكام أهل الذمة. ولعلّ الله يُحدث بعد ذلك أمرًا.

\* \* \* \* \*

من أهم مرتكزات تحقيق الكتب الوقوف على موارد المؤلفين في تآليفهم، لاسيما إذا كان الكتاب يحقَّق على نسخة فريدة فيها شيء من التصحيف والسقط، فإن الرجوع إلى موارد المؤلف يعين على تصحيح العبارة واستدراك السقط، كما أنه يعين على معرفة منشأ الوهم الذي في كتاب المؤلف، فقد لا يكون من المؤلف وإنما من المصدر الذي ينقل منه، إلى غير ذلك من الفوائد التي تعود على المؤلف وكتابه.

والموارد التي تهمُّنا هنا هي ما عدا مصادر الحديث المشهورة ك«الصحيحين» و «مسند أحمد» و «السنن» التي لا تختص بكتاب دون كتاب أو مبحث دون مبحث.

## وفيما يلي أهمُّها:

- «الأموال» لأبي عُبيد القاسم بن سلّام (ت٢٢٤). نقل منه كثيرًا من الأحاديث والآثار بأسانيدها في مباحث الجزية والخراج والفيء وأحكامها ومتعلقاتها، كما نقل منه كلامَه وترجيحاته في هذه المباحث. وفي أغلب تلك المواضع يذكر اسم المؤلف دون الكتاب، وقد صرَّح بذكر الكتاب في موضعين (١/٧؛ ٢/ ٤٢٠).

- «الجامع» للخلال (ت١١٦)، لاسيما «كتاب أهل الملل والردَّة والزنادقة» منه، فقد اعتمد عليه في الكتاب كلِّه في نقل الروايات عن الإمام

أحمد، وقد يكتفي بـ «قال الخلال» وهو الكثير، وقد يضيف إليه «في الجامع» أو «في جامعه» (١/ ١٦٢، ٢٠٠، ٢٠، ٢٠، ٩٤ وغيرها)، وقد يقول: «قال الخلال في كتاب أحكام أهل الملل» (٢/ ٢٧٥، ٩٠٩). و «جامع الخلال» أغلبه مفقود، ومن حسن الحظ أن كتاب أهل الملل منه موجود مطبوع. وقد رجعنا إلى طبعة مكتبة المعارف بتحقيق إبراهيم بن حمد السلطان. ورجعنا إلى طبعة دار الكتب العلمية في بعض المواضع عند وجود سقط في هذه الطبعة. وكما أن هذا الكتاب أفاد في تصحيح النصوص الواردة في كتابنا، فكذلك بالعكس، فإن كلتا الطبعتين فيهما تصحيف في مواضع كثيرة يُصحّح بعضُها من كتابنا.

- «الاستذكار» و «التمهيد» كلاهما لابن عبد البر. وقد صرَّح باسم الأول في (٢/ ٢٤٤، ٣٦٣). ونقل منه كلامًا في مسألة إسلام أحد الزوجين، عزاه إلىٰ المؤلف دون ذكر اسم كتابه (١/ ٥٥٥ - ٤٥٧). وصرَّح بذكر الثاني في (٢/ ٢١٧) ونقل منه ما يتعلَّق بحكم أطفال المسلمين في الآخرة.

- «أحكام القرآن» للقاضي إسماعيل بن إسحاق المالكي (ت٢٨٢) نقل منه فصلًا طويلًا (١/ ٣٥٣-٣٥٧) حول اختلاف الناس فيما ذبح النصارئ لأعيادهم أو ذبحوا باسم المسيح، وفصلًا آخر في معنئ «الإحصان» (١/ ٥٦٦- ٥٦٨). ولا يوجد الفصلان في القدر المطبوع من الكتاب.

- «الخلافيات» للبيهقي (ت٥٨٥). نقل منه دون التصريح باسم الكتاب، وإنما يكتفي بذكر المؤلف. انظر: (١/ ٤٦١-٤٧٥)

- من أوسع مصادر المؤلف في الفقه المذهبي: «المغني» لابن قدامة (ت ٢٠٠)، اعتمد عليه كثيرًا في نقل المذهب والمذاهب الأخرى في ثنايا الكتاب كلِّه، تارةً يصرِّح بذكره فيقول: «قال الشيخ في المغني» (١/ ١٢٠، ٢٥٣، ٢٥٠، ٢٥٠ وغيرها)، وقال مرَّة: «قال أبو محمد في المغني» (١/ ٢١)، ومرَّة: «قال الشيخ أبو محمد المقدسي» (١/ ١١). ونقل منه في مواضع كثيرة مع تصرُّف دون العزو إليه (١/ ٢٨، ٢٥٩، ٢٥٣، ٣٤٦، ٣٨٢؛

- ومن المصادر الأخرى التي نقل عنها في الفقه الحنبلي: «التعليق» (١/ ٣٩٠) (١/ ١٨٩) و «الجامع الكبير» (٢/ ١٨٩) و «الأحكام السلطانية» (١/ ٣٣، ٢٧، ٢/ ٤٢٣) كلها للقاضي أبي يعلى، و «الرعاية» لابن حمدان (١/ ٢١، ١٢٦، ١٢٦).

- وأما الفقه الشافعي، فنقل عن «المختصر» للمزني (١/ ٩٧، ٢/ ٤٦) ٣١١) و «نهاية المطلب» للجويني (١/ ١٠٧، ١٢٥، ٢/ ٦٨، ٣١٢ وغيرها) و «روضة الطالبين» للنووي (٢/ ٨٤).

- وأما في الفقه المالكي فيعتمد على «عقد الجواهر الثمينة» لابن شاس المالكي (ت7 ١٦٣)، وقد صرَّح به في موضعين (٢/ ٣١٣، ٣٥٦)، ولم يصرِّح به في أكثرها (١/ ٣٧، ٢٨، ٢٢٥، ٢٦٣؛ ٢/ ٩٦ وغيرها).

- وفي الفقه الحنفي نقل عن «الاختيار لتعليل المختار» لابن مودود الموصلي (ت٦٨٣)، دون التصريح به (٢/ ٩٨، ٣١١).

- من مصادر المؤلف كتب شيخ الإسلام ابن تيمية، فقد نقل منها ترجيحاته ومناقشاته في عدة مباحث، ففي معنى الفطرة التي يولد كل مولود عليها نقل عن «درء التعارض» (٢/ ١١١ وما بعدها).

وفي مسألة وجوب قتل ساب الرسول اعتمد على «الصارم المسلول» مع تهذيب مباحثه واستدلالاته وتنقيحها وترتيبها والزيادة عليها.

وفي مسألة توريث المسلمين من أهل الذمة نقل كلام شيخ الإسلام (٢/ ٣٠-٤٣) من مصدر لا زال في عداد المفقود.

- ومن موارد المؤلف في التفسير: «البسيط» للواحدي (ت٢٦٨). نقل منه دون التصريح بذكره (١/ ١٧؛ ٢/ ٢٧٩).

- وفي مسألة أطفال المشركين نقل عدَّة أحاديث وآثار مسندة من كتاب «الرد على ابن قتيبة» لمحمد بن نصر المروزي، كما نقل منه كلامه في معنى الفطرة التي يولد الناس عليها وتعقَّب بعضه. انظر: (٢/ ١٠٥، ١٨٤، ٢٥٧).

- وفي شرح الشروط العمرية أكثر المؤلف النقل عن هبة الله الطبري اللالكائي من كلام له في «شرح كتاب عمر بن الخطاب»، وصرَّح بكتابه في (٢/ ٣٧٦).

- ونقل أيضًا عن «شروط عمر» لأبي الشيخ الأصبهاني (٢/ ٣٣٩).

- وفي التعريف بالصابئة اعتمد على «الملل والنحل» للشهرستاني دون أن يشير إليه (١/ ١٣٣ وما بعدها).

## أثره في الكتب اللاحقة

من أوائل مَن نقل عن «أحكام أهل الذمة» واعتمد عليه اعتمادًا كاملًا دون أن يذكر المصدر: شمس الدين محمد بن علي الشهير بابن النقّاش (ت٣٦٧) في كتابه «المذمة في استعمال أهل الذمة» الذي ألّفه سنة ٩٥٧. فقد بدأ كتابه بسرد الآيات الدالة على عدم موالاة اليهود والنصارى والكفار (ص٧٥٧ – ٢٦٥) [ط. دار الكتب العلمية ٢٤٢١] بنفس السياق والترتيب الذي يُوجد عند ابن القيم في هذا الكتاب (١/ ٣٣٦ – ٣٤٠) مما يدلُّ على أن ابن النقاش نقلها عنه. وممّا يؤكّد ذلك أن ابن القيم قدَّم لبعض الآيات بكلام من عنده، فنقله ابن النقّاش كما هو بدون تصرُّف، والفصل الذي يلي الآيات منقول عنه أيضًا برمّته.

وكذلك الأحاديث والآثار الدالة على منع استعمال اليهود والنصارئ في شيء من ولايات المسلمين وأمورهم منقولة مع شرحها كما هي عند ابن القيم، قارن «المذمة» (ص٢٦٨ - ٢٧٣) بـ «أحكام أهل الذمة» (١/ ٢٩٩ - ٢٥٤). ووهم في عزو بعض النصوص إلى المصادر، ومن أمثلة ذلك أنه قال: «وفي مسند أحمد عن عياض الأشعري عن أبي موسى...» (ص٧٢)، وعند ابن القيم (١/ ٢٠٣): «وقال عبد الله بن أحمد حدثنا أبي...». ولا يوجد الحديث في «مسند أحمد» وزيادات عبد الله، وإنما نقله ابن القيم عن «الجامع» للخلال (١/ ١٩٧).

ونقل ابن النقاش فصولًا طويلة في معاملة الخلفاء والأمراء مع أهل

الذمة وعدم استعمالهم في شؤون المسلمين (ص٢٧٤ - ٣١٩)، وهي منقولة بحذافيرها من كتاب ابن القيم (١/ ٣٠٥ - ٣٣٣، ٣٤٠ - ٣٤٣). ولم يزد عليه شيئًا إلّا بعض الأحداث التي كانت في القرن الثامن («المذمة» ص ٣١٩ - ٣٢٥)، ولعلها منقولة من بعض التواريخ، وبه ينتهي الكتاب.

وعلىٰ هذا فكتاب «المذمة» لابن النقاش مبني علىٰ كتاب «أحكام أهل الذمة» لابن القيم، ولم يُشر المؤلف أدنىٰ إشارة إلىٰ مصدره الذي كان أمامه ونقل عنه ما أراد! ولم يزد عليه شيئًا ذا بال.

وإذا تجاوزنا كتاب «المذمة» نجد في كتب الفقه الحنبلي نقولًا من كتاب «أحكام أهل الذمة»، وهذه بعض النصوص المنقولة عنه:

1 - في «تحفة الراكع والساجد» للجراعي (ت ٨٨٣) (ص ١٩٦،١٩٥): «قال ابن القيم: وقد أدخل بعض أصحاب الشافعي اليمن في جزيرة العرب... فهذا القول غلط محض» قرابة عشرة أسطر. وهذا النقل من «أحكام أهل الذمة» (١/ ٢٥٨ - ٢٥٩)

7- في «الإنصاف» للمرداوي (١٠/ ٤٥٤): «قال ابن القيم في بدائع الفوائد وأحكام الذمة له: والصواب إثبات الواو [في «وعليكم» إجابةً على سلام أهل الذمة]، وبه جاءت أكثر الروايات، ذكرها الثقات الأثبات». قارن بدأحكام أهل الذمة» (١/ ٢٧٧-٢٧٨).

٣- وفي «الإنصاف» (٢٧/ ١٦٥) أيضًا في مبحث إسلام الطفل من أهل الذمة بموت أبويه أو أحدهما: «وعنه: لا يُحكَم بإسلامه، قال ابن القيم في

أحكام الذمة: وهو قول الجمهور. وربما ادُّعي فيه إجماع متيقن معلوم، واختاره شيخنا تقي الدين». قارن بـ «أحكام أهل الذمة» (٢/ ٢١).

٤ - في «الإقناع» للحجاوي (٢/ ٥٠) و «كشاف القناع» (٣/ ١٣٢): «فقال ابن القيم في كتاب أحكام الذمة له: لا تقرّ، لأن التعلية مفسدة، وقد شككنا في شرط الجواز». قارن بـ «أحكام أهل الذمة (٢/ ٣٢٩).

٥- في «كشاف القناع» (٤/ ٢٤٦) و «مطالب أولي النهئ» لمصطفى الرحيباني (٤/ ٢٨٣): «قال في أحكام أهل الذمة: وللإمام أن يستولي على كل وقفٍ وُقِف على كنيسة وبيت نار أو بيعة، ويجعلها على جهة قربات». قارن بـ «أحكام أهل الذمة» (١ / ٤١٧).

7- في «مطالب أولي النهي » (٢/ ٦١٤) أيضًا: «لأنها محرمة في نفسها، كبائع نحو الميتة أو الخنزير، فإنه لا يُقضى له بثمنها، لأن نفس هذه العين محرمة. أفاده ابن القيم في أحكام أهل الذمة». قارن بـ «أحكام أهل الذمة» (١/ ٣١٩).

ويبدو أن الكتاب لم تكثر نسخه الخطية، فلم تكن متداولة بين العلماء، ولم ينقل عن الكتاب إلّا بعض المؤلفين، ولكنه كان موجودًا إلى القرن الثالث عشر، فقد نقل عنه مصطفىٰ الرحيباني (ت٢٤٣١) وبعض علماء نجد المتأخرين كما سيأتي ذكرهم في وصف النسخة الخطية.

\* \* \* \* \*

## وصف النسخة الخطية

هي محفوظة في «مدرسة محمَّدية» في مدينة مَدْراس (وتسمَّىٰ اليوم: تِشينَّاي) في ولاية «تاميل نادو» الهندية. وهي في قطع صغير، فكل صفحة منها كحجم الكفِّ أو أكبر بقليل. وعدد صفحاتها ٢٥٥ صفحة بحسب الترقيم المثبت علىٰ الصفحات، فيكون عدد أوراقها ٢٨٥ ورقة (١)، في كلِّ صفحة ٢١ سطرًا بالمداد الأسود، إلا أن العنوان والفصول و «قيل» و «قلت» ونحوها رُقِمت بمداد أحمر.

كُتب على صفحة العنوان بمداد أحمر بخط الناسخ: «أحكام أهل الذمة للإمام العلامة شمس الدين ابن القيم الحنبلي».

وتحته في الجهة اليسرى: «الحمد لله [دخل] في ملك الحقير إبراهيم بن محمد بن إسماعيل الأمير \_ لطف الله بهم وعفا عنهم \_ بمكة المشرفة سنة ١١٦٧ ».

وإبراهيم هذا هو ابن صاحب «سبل السلام»، عالم مفسّر، وصاحب سنَّة كأبيه، رحل إلى مكة مرَّات ثم استقرَّ بها إلى أن توفي بَخُلْكُ. له ترجمة في «التاج المكلل» للنواب صديق حسن خان (ص٣٧٧) و «الأعلام» للزركلي (١/ ٦٩).

<sup>(</sup>١) وهم الشيخ صبحي الصالح \_ رحمه الله \_ في مقدمته (ص٤٩) حيث ظن أن (٥٦٩) المرقوم على الصفحة الأخيرة هو عدد الأوراق، فقال: إنها ١١٣٨ صفحة.

وتحته قيد تملُّك آخر: «ملكه ملكًا مجازًا لاحقيقة، أضعف العباد وأحوج الخليقة، راجي عفو ربِّه الغفور: محمد درويش بن المرحوم (١) الخطيب محمد عبد الشكور المدني، في ١٨ جماد آخر (كذا) سنة ٤٦». وذُيِّلت هذه العبارة بختم لم يتَّضح ما فيه إلا أن صبحي الصالح ذكر أن نصَّه: «درويش عبد الشكور».

ثم عن يمينه تملَّكُ آخر: «في ملك الفقير إلىٰ الله تعالىٰ أحمد بن عبد القادر بالخير الحضرمي عفا اللهُ عنهما وغفر ذنوبهما».

وتحته مباشرة بخط حديث «محمود بن صبغة الله». وهو أحد أبناء الشيخ القاضي صبغة الله بن محمد غوث المدراسي المعروف بالقاضي بدر الدولة المتوفى سنة ١٢٨٠. له ترجمة في «نزهة الخواطر» (٧/ ٩٩١).

وفي آخر المجلد: «آخر المجلد الأول، ويتلوه إن شاء الله تعالى في الثاني: فصل: الدليل الخامس. والحمد لله وحده، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه، وسلّم تسليمًا كثيرًا. وكان الفراغ من كتابته ومقابلته في يوم الأحد حادي عشري جمادى الثاني من شهور سنة تسع وستين وثمانمائة...»(٢).

ولم يذكر الناسخ اسمه، وهو \_ كما في بعض المخطوطات التي وصلت إلينا بخطه (٣) \_ إبراهيم بن علي بن أحمد بن بُرَيد الديري القادري الشافعي

<sup>(</sup>١) قرأه الشيخ صبحى: «الحصوم»، خطأ.

<sup>(</sup>۲) انظر: (۲/۸۱۵).

<sup>(</sup>٣) أفادنا بذلك الباحث النِّقاب عبد الله بن على السليمان، جزاه الله خيرًا.

المتوفى سنة ٠٨٨. ترجم له السخاوي في «الضوء اللامع» (١/ ٨٠).

والمخطوط بخط نسخي واضح، ويكتب الناسخ تعقيبة في نهاية كل ورقة. وآثار المقابلة عليها واضحة من استدراك السقط في الهامش، كما أنه ذكر كلمات في الهامش وعليها (خ) بمداد أحمر، ولعلها إشارة إلى نسخة أخرى قابل عليها الناسخ أو كانت كما هي في النسخة الأم المنقول منها. وأيضًا كُتبت عناوين جانبية في بعض الصفحات، ولكنها بخط آخر متأخر.

وقد يستشكل الناسخ بعض الكلمات من حيث السياق والمعنى فيكتب عليها (كذا) بالحمرة، وقد يستشكل رسم بعض الكلمات فلا يتمكن من قراءتها فيحاكي رسمها غير محرَّرٍ ثم يُعلِم عليها بالحمرة ويكتب في الهامش (ظ)، أي: يُنظر في أمرها.

ورغم تلك العناية، فالناسخ قد وقع في تصحيف عددٍ من الكلمات، لاسيما في أواخر المجلد.

# \* قطع أخرى من الكتاب:

إلى جانب النسخة الخطية التي وصفناها توجد مقتطفات من هذا الكتاب في بعض المجاميع المخطوطة التي كتبت في القرن الثالث عشر، مما يدل على أن الكتاب كان موجودًا عند العلماء إلى نهاية القرن المذكور، ونرجو أن تكون نسخته محفوظة في بعض المكتبات، ولعل الله يُحدِث بعد ذلك أمرًا.

في مكتبة وزارة الأوقاف بالكويت ضمن مجموع برقم ٣٢٤ (الورقة

23 – 24) توجد قطعة من الكتاب بخط أحد علماء نجد في القرن الثالث عشر، تبدأ بقوله: «قال ابن القيم رحمه الله تعالىٰ في كتاب أحكام أهل الذمة بعد ما ساق حديث بريدة الذي في صحيح مسلم... قال: وفي هذا الحديث أنواع من الفقه...». ثم أورد الناسخ مقتطفات من الكتاب هي في طبعتنا (١/ ٩ – ١٢ ، ١٤ – ٢٥ ، ٢٧ – ٣٠).

وفي المكتبة المذكورة برقم ١٣٧٢ (الورقة ٧) بعض النصوص المنقولة من الكتاب (٢/ ١٨٣، ١٨٦، ٢٠٠٨) بخط أحد علماء نجد المتأخرين، وصرَّح بأنها منقولة من كتاب «أحكام أهل الذمة» لابن القيم.

وفي مكتبة الأوقاف العامة ببغداد برقم ٩/٤٧٦٧ ورقتان من الكتاب بخط بعض العلماء، كما في فهرس المكتبة (١/ ٦٥٥).

\* \* \* \* \*

### الطبعات السابقة

طبع الكتاب قبل أكثر من نصف قرن، بتحقيق الدكتور صبحي الصالح والله المنافعة عليها صدرت طبعات أخرى حديثة، أشهرها طبعة دار رمادي للنشر. وفيما يلي وصف هاتين الطبعتين وما لهما وما عليهما:

# ١ \_ طبعة صبحي الصالح

صدرت عن دار العلم للملايين (بيروت) سنة ١٩٦١م (= ١٣٨٠هـ). اعتمد فيها على نسخة استنسخها الدكتور محمد حميد الله من النسخة الفريدة التي بالهند، قام بنسخها له السيد محمد قدرت رحيم فاروقي من أهل العلم بمدينة حيدراباد، انتهى منه في ٢٧ ذي الحجة ١٣٦٩ (١)، ثم عارضها الدكتور حميد الله بالأصل قاصدًا إثبات أرقام صفحات الأصل في المنسوخة حتى يتيسر الرجوع إلى الأصل إذا احتيج إليه. كما أثبت بعض الملاحظات في الهامش، لا سيما في المواضع التي فيها تصحيف أو سقط.

وكان الدكتور محمد حميد الله بَرَجُهُاللَّهُ ينوي إخراج الكتاب بنفسه لولا أنه شُغل عنه بدراسات أخرى في ذلك الحين، فرغَّب صديقه الدكتور صبحي الصالح في أن يقوم به، وأرسل إليه تلك المنسوخة من الأصل.

وبالاعتماد علىٰ هذه المنسوخة حقَّق صبحي الصالح الكتاب ونشره.

<sup>(</sup>١) كما أثبته صبحي الصالح في آخر نشرته (٢/ ٨٧٣).

وكان أراد أن يجلب الأصل أو صورة منه من الهند، ولكن لغلاء التصوير لم يطلب إلا تصوير ما كان بحاجة ماسّة إليه من الصفحات.

وقد بذل بَخُ النَّهُ جهدًا مضنيًا في تصحيح العبارة بالرجوع إلى المصادر التي اعتمدها المؤلف وغيرها من كتب الفقه والحديث والتراجم، حتى تسنَّىٰ له أن يدَّعي في مقدمته أنه «مطمئن كلَّ الاطمئنان إلىٰ سلامة نصِّ الكتاب كلِّه من الخطأ والتحريف والتصحيف»(١).

ولكن مع ذلك وقع في هذه الطبعة سقط في مواضع كثيرة، ومنشأ كثير من ذلك من ناسخ الفرع المعتمد في إخراج هذه الطبعة. كما وقع فيه تصحيف وتحريف في كثير من الكلمات، وسيأتي ذكر الأمثلة على ذلك.

وقد مراض المسائل وقد مراض المسائل الواردة فيه والنسخة التي اعتمدها وقصّة الحصول عليها. ثم ألحق في آخر الواردة فيه والنسخة التي اعتمدها وقصّة الحصول عليها. ثم ألحق في آخر الكتاب ملحقين إكمالًا للنقص الذي في آخر النسخة: الأول في تتمة الاحتجاج بالسنة على وجوب قتل السابّ، والثاني في تلخيص القول في المسألتين الباقيتين. وقد لخّصهما من «الصارم المسلول»، حيث كان المؤلف صادرًا عنه في الأدلة الأربعة الأولى من السنة التي أوردها.

وفيما يلي نماذج من السقط والتحريف الذي وقع في هذه النشرة:

<sup>(</sup>۱) (ص ۲۵).

<sup>(</sup>٢) انظر ما كتبه الدكتور عبد الرحمن بن صالح المحمود في «موقف ابن تيمية من الأشاعرة» (١/ ١٤٠) في نقد بعض ما جاء فيها.

- (ص ٣): «أن رسول الله عَلَيْهُ بعث أبا عبيدة بن الجرَّاح إلى البحرين يأتي بجِزْيتها، وكان رسول الله عَلَيْهُ هو صالح أهل البحرين، وأمَّرَ عليهم العلاء بن الحضرمي». سقط ما تحته خط. انظر طبعتنا (١/٦).
- (ص ٢٢): «حديث بريدة: «فإنك لا تدري أتصيب حكم الله فيهم أم لا» صريحٌ في [أن حكم الله] واحدٌ». ما تحته خط سقط من النسخة الفرعية لانتقال النظر، فسقط من المطبوع إلا القدر الذي بين الحاصرتين، فإن المحقق زاده من عنده ليقيم السياق، فوافق لفظ الأصل. انظر طبعتنا (١/ ٣٢).
- (ص ٢٢): «فمن قال: كل مجتهد مصيبٌ بمعنى أنه يصيب حكم الله الذي حكم به في نفس الأمر فقوله خطأ، وإن أراد أنه مصيب للأجر بمعنى أنه مطيعٌ لله في أداء ما كُلِّف به، فقوله صحيح». سقط ما تحته خط. انظر طبعتنا (١/ ٣٢).
- (ص٤٣): «ألا تراه إنما جعلها على الذكور المذكورين دون الإناث والأطفال». ما تحته خط تصحيف عن «المُدرِكين» كما في الأصل وفي طبعتنا (١/ ٦٢).
- (ص ٤٦): «وعلى هذا استمرت سنة رسول الله على وسنة خلفائه كلهم وعمل الأئمة في جميع الأعصار حتى يومنا هذا». سقط ما تحته خط. انظر طبعتنا (١/ ٦٧).
- (ص ٠٨): «وهكذا حفظ أهل المغازي فقالوا: رَامَهم عمر رَضَاليَّكُ عَنْهُ

على الجزية فقالوا: نحن عربٌ لا نؤدي كما يؤدِّي العجم، ولكن خُذ منّا كما يأخذ بعضكم من بعضكم، يعنون الصدقة، فقال عمر: هذا فرض على المسلمين، فقالوا: ازدد ما شئت بهذا الاسم لا اسم الجزية». سقط ما تحته خط. انظر طبعتنا (١١٤/١).

- (ص١٢٥): «ووجه الوضع أن ما لا يناله [الماء] فينتفع به في مصالح [الناس يكون بمنزلة] ما يناله الماء». هكذا ورد النص في المطبوع، وصوابه كما في الأصل وطبعتنا (١/ ١٧٥): «ووجه الوضع أن ما لا يناله الماء تبع لما يناله، فينتفع به في مصالح ما يناله الماء». لمّا سقط ما تحته خط من النسخة الفرعية التي كانت بين يديه، اجتهد في إقامة السياق بإضافة كلمات بين المعكوفات.

- (ص١٢٦): « فإن نزل هو عنها أو اشتراها غيره صار الثاني أحقَّ بها ». ما تحته خط تصحيف مخالف للأصل، صوابه: «وآثَرَ بها» كما في طبعتنا (١٧٦/١).

- (ص ١٤٥): «ويُشبِّهه بماله ليس عليه فيه زكاةٌ إذا كان مقيمًا بين أظهُرِنا وبما شئت» كما في الأصل وفي طبعتنا (١/ ٢٠٥).

- (ص١٥٩): «لو دخلوا بإماء فابن حبيب يمنعهم من وطئهن واستخدامهن، ويحول بينهم وبينهن، لأنه يرئ المسلمين شركاءهم. وابن القاسم لا يرئ المنع، ولا يحول بينهم وبينهن، إذ لا يرئ الشركة». سقط ما تحته خط لانتقال النظر. انظر طبعتنا (١/ ٢٢٥).

- (ص١٩٤): «وبالجملة فهو السلام من كل ما ينافي كلامه المقدس بوجه من الوجوه». ما تحته خط تصحيف عن «كماله» كما في طبعتنا (١٧٣/١).
- (ص٢٧٢): «وقال حربٌ: قلت لأحمد: رجل يدفع ماله مضاربةً إلى الذمي تكرهه؟ قال: لا». ما تحته خط تصحيف قلب المعنى، صوابه: «فكرهه»، أي أن الإمام أحمد كره ذلك وقال: لا. انظر طبعتنا (١/ ٣٨٠).
- (ص ٤٤٥): «فحكى الميموني عن أبي عبد الله في أول المسألة ما يـدل من قول أبي عبد الله واحتجاجِه». سقط ما تحته خط. انظر طبعتنا (٢/٧).
- (ص٤٦٦): «ثم لمَّا أسلموا عامَ الفتح أقرَّهم النبي عَيَالِيَّ على ما أسلموا عليه وقال: «مَن أسلم على شيء فهو له». سقط ما تحته خط. انظر طبعتنا (٢/ ٣٤).
- (ص٤٧٤): «وهاهنا علة الميراثِ الإنعامُ، واختلاف الدين لا يكون من علله». ما تحته خط خطأ نشأ من تصحيفٍ في النسخة الفرعية التي كانت بين يديه، فإنه كان فيها: «من بلاله» على ما ذكره في الهامش، فأصلحه إلى المثبت. والصواب كما في الأصل وطبعتنا (٢/ ٤٣): «مزيلًا له».
- (ص٤٩٤): «نقله الحربي»، صوابه: «نقله الخِرَقي» كما في الأصل وطبعتنا (٢/ ٦٤).
- (ص٤٩٤): «فهناك موجِب الميراث عُلِّقَ بالموت فلم يوجبه، وهنا مانع الميراث علَّق بالموت فلم يوجبه، وهنا مانع الميراث علَّق بالموت فلم يمنعه». سقط ما تحته خط. انظر طبعتنا (٢/ ٦٤).

- (ص ٢٥): «فأمّا عبد الله بن المبارك فإنّه سُئل عن تأويل هذا الحديث، فقال: تأويل ه الحديث الآخر أنّ النبي عَيَالَة سئل عن أطفال المشركين». سقط ما تحته خط فاختل السياق. انظر طبعتنا (٢/ ١٠٤).
- (ص٢٤٥): « فكيف يكتم مع مذهبه في الأطفال أنهم على الإسلام بموت آبائهم». ما تحته خط تحريف، صوابه «يلتئم» كما في الأصل وفي طبعتنا (٢/٤).
- (ص٥٢٥): «حكى أبو عبيد هذين القولين، ولم يحلَّ على نفسه في هذا قولًا ولا اختيارًا». ما تحته خط تحريف عن: «يحكِ عن». انظر طبعتنا (٢/ ٥٠٥).
- (ص٦٤٥): «فإنَّ الرسول يدعو إلى التوحيد، لكن إن لم يكن في الفطرة دليلٌ عقليٌ يعلم به إثبات الصانع= لم يكن في مجرَّد الرسالة حجةٌ عليهم». سقط ما تحته خط فاختل السياق. انظر طبعتنا (٢/ ١٥٣).
- (ص٧٧٥): «فمن كان صغيرًا بين أبوين كافرين أُلحِق بحكم الكفَّار، ومن كان صغيرًا بين أبوين مسلمين أُلحِق بحكم الإسلام». سقط ما تحته خط. انظر طبعتنا (٢/ ١٧٠).
- (ص٥٨١): «وكذلك قوله: (فقال هو والملائكة: شهدنا)، هذا خطاب قطعًا، بل هو من تمام كلامهم» ما تحته خط تصحيف في المطبوع تبعًا للأصل، صوابه: «خطأ» كما هو واضح من السياق. انظر طبعتنا (٢/ ١٧٤).

- (ص٤٨٥): «وهذا الغلام الذي قتله الخضر يحتمل أنَّه كان بالغًا مطلقًا». ما تحته خط تحريف عن: «مكلَّفًا». انظر طبعتنا (٢/ ١٧٨).
- (ص٧٠٣): «وإذا لم يكن من هدمه بدُّ فالوجه أن يبنوا جدارًا داخل البيعة، ثم قد يُفضي هذا إلى أن يبنوا جدارًا ثالثًا إذا ارتجَّ الثاني». سقط ما تحته خط. انظر طبعتنا (٢/ ٣٢٢).
- (ص٧٠٣): «وهكذا إلى أن تُبني ساحة الكنيسة». ما تحته خط تحريف أفسد السياق، صوابه: «تفني» كما في الأصل وفي طبعتنا (٢/ ٣٢٢).
- (ص٧١٧): « وإذا شاء المسلمون نزلوها منهم فإنَّها ملك المسلمين ». ما تحته خط تصحيف في المطبوع تبعًا للأصل، صوابه: «نزعوها» كما هو واضح من السياق. انظر طبعتنا (٢/ ٣٣٣).
- (ص٧٣٦): «ثم ساق من طريق العرياني: حدثنا عبد الرحمن بن ثابت...». إنما هو «الفريابي» كما في طبعتنا (٢/ ٣٦٣)، ولكن لمَّا تصحَّف رسمه في الأصل (وعنه في الفرع الذي بين يديه) لم يهتد إلى صوابه. ولو راجع ترجمة عبد الرحمن بن ثابت في كتب الرجال لوجد من الرواة عنه «محمد بن يوسف الفريابي».

(ص٧٦٦): «أنَّ المسلمة مع الكافرة كالأختين اللَّتين تنظران [ما] تدعو إليه الحاجة». صوابه: «كالأجنبي الذي ينظر» كما في طبعتنا (٢/٢٠٤)، ومنشأ الخطأ: تحريف «كالأجنبي» إلى «كالأختين» في الأصل، فغيَّر المحقق ما بعده ليقيم السياق، فزاد التحريف تحريفًا.

- (ص٧٧٣): «وأما قول النبي عَلَيْهُ: «لا تَبدؤوهم بالسلام»، فهو في واقعة معينة؛ قال: «إني ذاهب إلى يهود فلا تبدؤوهم بالسلام»، وهذا لمَّا ذهب إليهم ليُحارِبهم». سقط ما تحته خط. انظر طبعتنا (٢/ ١٣).
- (ص٨٥٨): «أن كعبًا كان له عهدٌ من النبي عَلَيْهُ وأمان، وقد ذكرنا الرواية الخاصة أن كعب بن الأشرف كان معاهدًا للنبي عَلَيْهُ». سقط ما تحته خط. انظر طبعتنا (٢/ ٤٩٧).

\* ما سبق أمثلة قليلة للتحريف والسقط الكثيرين في هذه الطبعة، وقد يكون بعضها أو كثير منها بسبب التحريف والسقط في النسخة الفرعية التي كانت بين يديه مَرَّمُ اللَّهُ. ولكن هناك مواضع عديدة كان ما في النسخة فيها صوابًا فغيَّره ظنَّا منه أنه خطأ، فمثلًا:

(ص ٣٤٨): «ثنا سوَّار بن مجشر عن أيوب عن نافع». قال في الهامش: «في الأصل (سرار بن مجشر) بالراء، وإنما هو سوَّار بالواو المشددة ـ ضبطه في القاموس المحيط». قلنا: الصواب هو ما في الأصل، وهو من رجال النسائي، له ترجمة في «تهذيب الكمال» وفروعه، ولا ندري لماذا عدل المحقق عن كتب الرجال إلى «القاموس المحيط»!

- (ص ٤٧١): «فتثبت في حقه العصمة المُورِّثة دون المُضَمِّنة كما يقول ذلك أبو حنيفة وغيره». كان في الأصل كما ذكر المحقق نفسه في الهامش: «العصمة المؤثِّمة»، وهو الصواب، ولكنَّه ظنَّ أنه خطأ فغيَّره. انظر طبعتنا (٢/ ٣٩) والتعليق عليه لبيان معنى «العصمة المؤثِّمة».

- (ص٦٢٦): « وقال الخلال: أخبرنا حفص بن عمر الرازي». قال في الهامش: «في الأصل (حفص بن عَمرو الربالي) بدون إعجام اللفظ الأخير، وإنما هو حفص بن عمر الرازي، أبو عمران، نزيل البصرة... الخلاصة ٧٥». هكذا جزم بأنه هو، مع أن الخلال (ت ٣١١) لا يمكن أن يكون أدرك حفصًا الرازي الذي هو من صغار أتباع التابعين (الطبقة التاسعة عند الحافظ)، ولو نظر في «الخلاصة» بعده بسطرين لوجد: «حفص بن عمر (كذا) الربالي»، وهو الذي ورد في الأصل. انظر طبعتنا (٢٢٦/٢).
- (ص ٢٥٢): «فيقول الرب سبحانه: قبل أن أخلقكم علمتُ ما أنتم عاملون، وعلىٰ علمي خَلقتُكم، وإلىٰ علمي تصيرون جميعكم، فتأخذهم النار». كان في الأصل: «ضُمِّيهم»، وهو أمر الله تعالىٰ للنار أن تأخذهم، وهو لفظ الحديث، ولكن لم يفهم المحقق وجهه فغيَّره إلىٰ المثبت. انظر طبعتنا (٢ / ٢٦١).
- (ص ٧٤١): «واتَّخذوا الوَفْر والجُمَم». وقال في الهامش: «في الأصل (الحمام) بالحاء المهملة، صوابه (الجُمم) كما أثبتناه...» إلخ. قلنا: ما في الأصل صواب محض، فإن الجُمَّة تجمع على «جِمام» أيضًا كما هو منصوص عليه في «جمهرة ابن دريد» وغيره. وكونه لم يُعجم لا يضرُّه، فكثير من الكلمات تركها الناسخ من غير إعجام.
- (ص٧٨٦): «أحدهما: ما ذكرناه من ظهور سبب الحق، لِتعذَّر الأخذِ وخفائه، فينسب إلى الجناية». صواب العبارة كما في طبعتنا (٢/ ٤٢٩): «ما ذكرناه من ظهور سبب الحق فيُعذَر الآخِذُ، وخفائه فيُنسَب إلى الخيانة». وقد

ذكر المحقق نفسه في الهامش أنه في الأصل: «فيعذر». وهو الصواب ولكن لمَّا لم يفهم السياق غيَّره. وأما «الجناية» فتصحيف في الأصل.

(ص ٨٣٧): «وإنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حرث وأشجار يخشى فساده فإن مرده إلى الله وإلى محمد عَلَيْكِيهِ». قال في الهامش: «في الأصل (حدث واسحار) صوابه ما أثبتناه». كلّا، بل ما في الأصل هو الصواب، وإعجامه الصحيح: «حدث واشتجار».

(ص٨٣٨): «حلفاء بني عوف بن الخزرج رهط ابن أبي رُهْم البطن الذي بُدئ بهم فيه هذه الصحيفة». صوابه كما في الأصل: «رهط ابن أُبَيِّ، وهم». وقد ذكر المحقق في الهامش ما في الأصل، ولكنه لم يهتد إلى وجهه، فغيَّره بناءً على ما في نشرة محمد محيي الدين من «الصارم المسلول» (ص ٦٤)، ولم يَغْطَن أن ابن أبي رُهْم رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ قرشيُّ من السابقين الأولين، وليس خزرجيًّا!

ومع ذلك كلِّه، فللدكتور صبحي الصالح فضل السبق في إخراج الكتاب وبذلِ الجهد في تصحيحه حسب وُسعه، وقد استفدنا من قراءته في بعض المواضع وزياداته المقترحة لإقامة النص في مواضع أخرى مع الإشارة إلىٰ ذلك، فرحمه الله تعالى وغفر له وجزاه عن الإسلام والمسلمين خيرًا.

# ٢ ـ طبعة دار رمادي للنشر

طُبعت سنة ١٨ ١٤ هـ/ ١٩٩٧م بتحقيق يوسف بن أحمد البكري وشاكر بن توفيق العاروري في ثلاثة مجلدات. هذه النشرة مأخوذ نصُّها من نشرة

صبحي الصالح، ولم يُعتمد فيها على الأصل الخطي، وبالتالي ففيها جلٌ ما في تلك النشرة من السقط والخطأ، وإنما استطاع المحققان استدراك بعض السقط وتصحيح بعض الأخطاء \_ لا سيما في أسماء الرواة \_ بالرجوع إلى مصادر المؤلف وكتب الحديث. وفاتهما الشيء الكثير من التصحيف والخطأ مع إمكان تصحيحه من المصادر التي وقفا عليها وعزوا إليها، كما سيأتي الأمثلة على ذلك. وقد يكون من أسباب هذا العَوز أن أغلب جهدهما كان منصبًا على تخريج الأحاديث والتطويل فيها على حساب التأمل في النص وتفهم على وجهه.

وأكبر ما يؤخذ على هذه الطبعة: أن المحققين عمدا إلى زيادات صبحي الصالح التي كان قد زادها اجتهادًا منه بين المعكوفات [] تمييزًا لها عن النص المنقول من الأصل الخطي = عمدًا إلى جميع تلك الزيادات فجعلاها في النص بحذف المعكوفات مع عدم الإشارة إلى ذلك في الهامش، فاختلط ما كان في الأصل الخطي بما زاده صبحي الصالح فيه. وهذه جناية في حق المؤلف وكتابه، فإن من وقع على خطأ في الكلام المقحم سيحمِّل المؤلف تبعته طالما أنه لم يتميِّز عن كلامه، والمؤلف بَراءٌ منه.

فمثلًا جاء في كلام المؤلف كما في الأصل وطبعتنا (٢/ ١١٠): «... وبقوله تعالىٰ عن مؤمن آل ياسين: ﴿ وَمَا لِيَ لاَ أَعُبُدُ الَّذِي فَطَرَفِي ﴾ ، فتوهم صبحي الصالح بَحَالِكُ أن في الكلام سقطًا فأصلحه هكذا: «وبقوله تعالىٰ عن مؤمن آل [فرعون في سورة] يس... ». وهو خطأ محض، فليس في سورة يس ذكر قصة موسىٰ ، ولا ذكر فرعون ولا مؤمن آل فرعون، إنما هو

مؤمن آل القرية المُضروب بها المَثُل في يس، فعبَّر عنه المؤلف بـ «مؤمن آل ياسين»، ولا غُبار عليه. وكان الخطب هيِّنًا ما دامت الزيادةُ الخاطئة محصورةً ومقصورةً بين المعكوفين، ولكن جاء محققا طبعة دار رمادي فحذفا المعكوفين ليصير الإقحام من كلام المؤلف، فكان رمَّا علىٰ فسادٍ وضغثًا علىٰ إبَّالة!

\* ومما يؤخذ عليها: أن فيها سقطًا في النص مما هو مثبت في نشرة صبحي الصالح. فمثلًا جاء في (ص ٢٧- ٧٢١): «وإنما فهم من قوله: «طلِّق أيتَهما شئتَ» مفارقتَها وإخراجها عنه وإمساك الأخرى، ولو كان قوله: «طلِّق أيتهما شئتَ» اختيارًا لها لنفذ الطلاق عليها» بسقط ما تحته خط مع ثبوته في نشرة صبحي الصالح (ص ٣٦١).

(ص٤٧٧) منها: «والمسلم غير ممنوع من إثبات اليد صورةً، والذي يمتنع بالإسلام إثبات الملك على ذلك أو ما هو بمعناه من إثبات اليد المعنوية، ولا يمتنع إثبات اليد الصورية» ما تحته خط ساقط من هذه الطبعة، ثابت في نشرة صبحي الصالح (ص٣٩٩).

وفي (ص١٤٣٣): «فقال لهما المشركون: نحن أهدى من محمد وأصحابه، فإنّا أهل السدانة والسقاية وأهل الحرم، فقالا: أنتم أهدى من محمد محمد وأصحابه، وهما يعلمان أنهما كاذبان»، فما تحته خط ساقط من هذه الطبعة مع ثبوته في نشرة صبحي الصالح (ص٨٥٣).

\* وفيما يلي نماذج أخرى من الأخطاء التي كان بإمكان المحققَين

تحاشيها دون الرجوع إلى الأصل الخطى:

- (ص٩٧): ذكر المؤلف قولًا في تفسير بعض الآيات عن «الفرَّاء»، فظنَّ المحققان أن المقصود: القاضي أبو يعلىٰ الفرَّاء، فترجما له في عشرة أسطر في الهامش، مع أنه من الواضح جدًّا أنه يحيىٰ بن زياد الكوفي النحوي، صاحب «معاني القرآن»، والنص المنقول فيه (٣/ ٣٤).

- (ص١٩٤): «قال المزني: قد قال في كتاب النكاح: «إذا بدَّلَتْ بدينٍ يحلُّ نكاح أهله فهو حلالٌ». وهذا عندي أشبه، وقال ابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُا في يحلُّ نكاح أهله فهو حلالٌ». وهذا عندي أشبه، وقال ابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُا في قوله تعالىٰ: ﴿وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمُ فَإِنَّهُ وَمِنْهُمُ ﴾: فمن دان منهم دين أهل الكتاب قبل نزول الفرقان وبعده سواءٌ عندي في القياس».

أولًا: «فهو» خطأ، والصواب: «فهي» كما في الأصل و «المختصر»، وقد عزوًا إلى «مختصر المزني» ولكن لم يستفيدا منه هذا التصحيح، وإن كان تأمل السياق وحدَه كفيلًا به!

وثانيًا: "في قوله تعالى" من زيادات صبحي الصالح، وليس في الأصل ولا في «مختصر المزني» الذي بين أيدي المحققين، ومع ذلك أثبتا الزيادة بحذف المعكوفين عنها ليكتمل التحريف ويستتبّ! وهي زيادة تفسد السياق، فإن قول: "فمن دان منهم..." إلخ قول المزني لا ابن عباس. وابن عبّاس إنما قرأ الآية فقط مجيبًا بها لمًّا سئل عن ذبائح من تنصّر من العرب، كما في "تفسير الطبري» (٨/ ١٣٠) وغيره.

- (ص٢٨٢): "فإن ترك أرضه فلم يَعمُرها فذلك إلى الإمام، يدفعها

إلىٰ من يَعمُرها لا تخرب، تصير فيئًا للمسلمين». ما تحته خط لا وجود له في الأصل، ولا في نشرة صبحي الصالح (ص١٢٤)، فلا ندري من أين أتىٰ به المحقِّقان!

- (ص٣٦٦): «...لم يَدَعْني زيادٌ ولا شُريحٌ ولا السلطان حتى دخلتُ فيه». «السلطان» تصحيف «الشيطان»، كما في «الأموال» لأبي عُبيد، وهو مصدر المؤلف. وقد عزا المحققان إليه، ولكن لم يستفيدا منه تصحيح النص، ولا أشارا إلى الفرق في الهامش.

- (ص ٦٤٩): «عن يزيد بن علقمة أن عُبادة بن النعمان الثعلبي كان ناكحًا امرأةً من بني تميمٍ فأسلمت». «الثعلبي» خطأ تابعا فيه نشرة صبحي الصالح. صوابه: «التغلبي»، كما في «مصنف ابن أبي شيبة»، وقد عزوا إليه.

- (ص ٠٤٠): «... من يحتج فيها يقول: الكفن من جميع المال، ثم الوصية، ثم الميراث، ويحتج فيها بقول من قال: الحامل المتوفّى عنها زوجها نفقتُها من جميع المال؛ هذه حجةٌ لمن ورَّثه». ما تحته خط من زيادات صبحي الصالح التي حذف المحققان المعكوفات عنها لتصبح من صلب النص، مع أن هذا النص منقول من «جامع الخلال»، وقد عزا المحققان إليه، ولم ينتبها إلى أن هذه الزيادة ليست فيه.

- (ص ١ ٢٥١): «حدثنا أبو بكر بن أبي بكر داود، ثنا أحمد بن صالح». «بكر» مقحم خطاً في الأصل. والمحققان لم ينتبها إليه، مع أنهما ذكرا في الهامش أن «أحمد بن صالح» هو المصري أبو جعفر ابن الطبري. فلو رجعا

إلىٰ ترجمته لوجدا من الرواة عنه «عبد الله بن أبي داود»، وهو أبو بكر بن أبي داود، ابُن صاحب «السنن».

- (ص١٢٣٥): «وقد اتَّفق المسلمون علىٰ أنَّ حكم الرِّدَّة والمُباشِر في الجهاد كذا». ما تحته خط تصحيف عن «الردء»، وهو علىٰ الصواب في نشرة صبحي الصالح (ص٧١٥).

- (ص ١٣٥٤): «قال شيخنا: ...هذا أصلٌ مقرَّرٌ في عقد البيع والنكاح [والهبة] وغيرهما من العقود». هكذا زادا «والهبة» بين المعكوفين أخذًا من «الصارم المسلول» لأن المؤلف صادر عنه متجاهلين أو متغافلين عن ضمير التثنية في «وغيرهما»؛ أنَّىٰ يستقيم مع ثلاثة عقود؟!

\* هذا، وقد سبقت الإشارة إلى أنهم أطالوا في تخريج الأحاديث، ولكن هذه الإطالة لم تسلم من الأوهام، مع قصور في الصناعة الحديثية، فمثلًا:

- (ص١٦٢ - ١٦٣) ذكرا في تخريج وصية أبي بكر رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ ليزيد بن أبي سفيان حين وجَهه إلى الشام: أن مالكًا وغيره رووه عن يحيى بن سعيد عن أبي بكر. ثم قالا: «وهذا إسناد معضل، فإن يحيى بن سعيد هو القطان، متأخر، مات سنة (١٩٨) وله ثمان وسبعون سنة». هذا وهم ظاهر، فيحيى بن سعيد في الإسناد هو التابعي: يحيى بن سعيد الأنصاري (ت٤٤١)، من شيوخ مالك (ت١٧٩) وطبقته، أكثر عنه مالك في «الموطأ». أما القطّان فهو من الرواة عن مالك، كما عند «البخاري» (١٩٨٨) وغيره.

- (ص٢٩٤) قالا تعليقًا على أثر روي من طريق سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، عن علي رَضِّوَلِللَّهُ عَنْهُ: «هذا إسناد صحيح على شرط مسلم» كذا، مع أن فيه انقطاعًا ظاهرًا ظهور الشمس بين قتادة وعلي، ولعل قتادة لم يولد إلا بعد وفاته!

- (ص٨٦٧- ٨٦٧) خرَّ جا حديثَ: «ألا إن العبد قد نام» في بضعة وخمسين سطرًا، وكل ذلك ليُوردَا نصوص كبار أئمة العلل كابن المديني وأبي حاتم والترمذي وأبي داود والدارقطني على إعلاله، ثم ينقضاها بعد ذلك بذكر كلام بعض المتأخرين، فيصحِّحا الحديث في نهاية المطاف! وانظر تخريجنا عليه (٢/ ٤٢).

\*\*\*\*

# منهج العمل في هذه الطبعة

يصدر هذا الكتاب حسب المنهج المتبع عندنا في التحقيق، وقد شرحناه مرارًا في مقدمات الكتب التي صدرت من قبل. وكان المطلب الأساسي عندنا الحصول على مصورة النسخة الخطية الوحيدة والمقابلة عليها، فقد كانت طبعة الدكتور صبحي الصالح والمقابلة على نسخة منسوخة حديثًا عن الأصل، وكانت فيها أخطاء كثيرة وسقط وتحريف في مواضع، كما ذكر ذلك المحقق في مقدمة تحقيقه وفي هوامشه، وقد حاول أن يصحح كثيرًا من الأخطاء ويستدرك السقط بالرجوع إلى مصادر المؤلف وباجتهاده الشخصي أحيانًا، ووضع كل زيادة بين معكوفتين، وأشار في الهوامش إلى ما في النسخة المنسوخة من أخطاء.

والنسخة الخطية الوحيدة للكتاب توجد في مكتبة المدرسة المحمدية في تشينًاي (مَدْراس) بالهند، وقد كنت أنا (محمد عزير شمس) سافرت إليها قبل عشرين عامًا، ثم سافرت إليها مرة ثانية فيما بعد، واطلعت على النسخة وقابلت بعض الصفحات الأولى من المطبوع عليها، فوجدت التحريف والسقط في مواضع عديدة، وحاولت تصوير النسخة بشتى الطرق وبواسطة عدد من الأصدقاء والوجهاء، إلّا أن القائمين على المكتبة لم يسمحوا بذلك، فتأخّر تحقيق الكتاب في انتظار الحصول على صورة النسخة حتى صدرت معظم مؤلفات الإمام ابن القيم في هذه السلسلة، ولم يبق إلّا هذا الكتاب. وحينئذ قرّرت الجهة الراعية للمشروع أن أسافر إلى المكتبة مرةً الكتاب.

ثالثةً لمقابلة المطبوع على المخطوط. فسافرتُ إليها في منتصف جمادى الأولى سنة ١٤٤٠، وبقيتُ شهرًا هناك حتى أتممتُ أكثر المقابلة.

وقد ساعدني في المقابلة شابُّ مجتهد من أهل البلد تعلَّم اللغة العربية في مدة وجيزة، فصارية علم بطلاقة ويقرأ الكتب المطبوعة والمخطوطة بسهولة، وهو الأخ/سيد منير أحمد. وقد قام أيضًا بتصوير أوراق متفرقة من مواضع مختلفة من المخطوط بالجوال بعدما سمح بذلك \_ هذه المرة \_ القائم على المكتبة الأستاذ مجيد سعيد، فجزاهما الله أحسن الجزاء عن العلم وأهله.

ونحمد الله سبحانه وتعالى على أنه يَسَّر لنا الاستفادة من الأصل مباشرة، وتصوير صفحات كثيرة منه ومقابلتها التي حلَّت كثيرًا من الإشكال، وصححت الأخطاء والتحريفات، وسدّت الخروم، التي بلغت أحيانًا أكثر من سطر.

وكانت النسخة الخطية على قِدمها وجودتها في الجملة وقع فيها كثير من التحريف والسقط، فقمنا بالتصحيح والاستدراك بمراجعة المصادر الأخرى، وبالتأمُّل في السياق، وبتقليب الكلمات على أوجه مختلفة، حتى استقام النصُّ إن شاء الله.

ثم خدمناه بالتوثيق والتعليق وتخريج الأحاديث والنصوص والأخبار على المنهج المتبع في المشروع، وأشرنا في الهوامش إلى ما في المطبوع من أخطاء، وقصدنا به طبعة الدكتور صبحي الصالح دون غيرها. وقد ساعدنا في تخريج بعض الأحاديث في الجزء الثاني الأخ سراج منير الباحث في المشروع.

وأثبتنا الآيات القرآنية على قراءة أبي عمرو البصري التي كانت سائدة في زمن المؤلف في بلاد الشام، وعليها وجدنا الآيات مرسومة في الأصل المخطوط، كقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَأَتْبَعُنَكُمُ ذُرِّيَّتِهِم بِإِيمَانٍ أَلْحَقُنَا المخطوط، كقوله تعالى: ﴿أَن يَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ بِهِمْ ذُرِيَّيَتِهِم ﴾ [الطور: ١٩]، وقوله تعالى: ﴿أَن يَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَلِهِلِينَ ﴿ أَوْ يَقُولُواْ إِنَّمَا أَشْرَكَ ءَابَآؤُنَا مِن قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةً مِّنْ بَعْدِيهِ المؤلف هاتين الآيتين بَعْدِيهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٧٢ - ١٧٣]، وعليها فسر المؤلف هاتين الآيتين الآيتين (٢/ ١٥١ - ١٥٢).

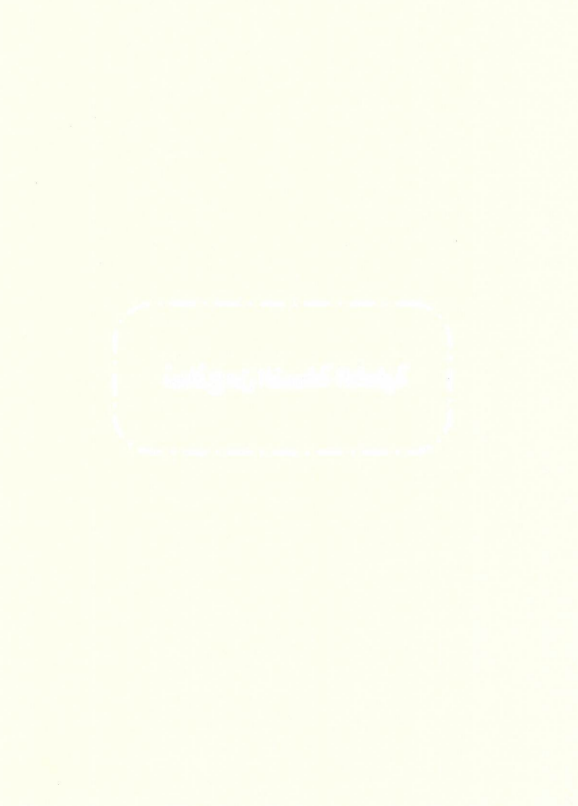
وصنعنا في آخر الكتاب فهارس متنوعة تقرِّب مباحثه، وقد قام بصنع بعض الفهارس الأخوان سراج منير وعبد الله غالب الكلاعي جزاهما الله خيرًا. وقد تولَّىٰ الأخ خالد محمد جاب الله صفَّ الكتاب وإخراجه، فله منا جزيل الشكر والتقدير.

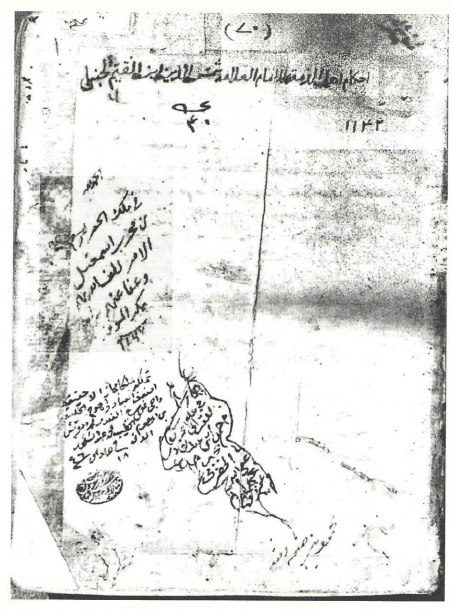
وبعد، فهذا كتاب «أحكام أهل الذمة» للإمام ابن القيم وهو أهم ألله وهو أهم كتاب ألّف في هذا الباب، نقدِّمه إلى القرَّاء في أحسن حلَّة، ونرجو أن ينال رضاهم وقبولهم. كما نطلب منهم أن يُهدونا ملاحظاتهم لنستفيد منها في الطبعات القادمة إن شاء الله.

والحمد لله أولًا وآخرًا وظاهرًا وباطنًا، إنه نعم المولى ونعم النصير، وصلىٰ الله علىٰ نبينا محمد وعلىٰ آله وصحبه وسلَّم.

#### 金金金金

نماذج من النسخة الخطية





صفحة الغلاف

الصفحة الأولئ





# أَثَارُ الإِمَامِ إِنْ قِيمَ الجَوْزِيَةِ وَمَا لِحَقَهَا مِنْ أَعَالِ



# TWO YOU THE REAL TO THE REAL T

تايف الإمَّامِ أَيْ عَبْدِاللَّهِ عَلَدِبْنِ إِنْي بَكُرِبْنِ أَيُّوبِ ٱبْنِ قَيِّمِ الجَوْزِيَّةِ

تخريج

ۗ نَبِيْل بْن نَصَّار السِّنْدِيّ تحقيتى

مُحَمَّد عُزَبِرِ شَمْس

ٷڷؘڵٮٮؙۼۼٞڷڰ۬ۼۘؽؘۼٵٚڷڰۼٚٲڡٙڰڡٚۊ ڮڰڔؙٚڹڔۼؠؙڒڵڛۜڵڔؙ؆ڿؙ (حَمُوُلُوْتُعَالِ)

المجَلَّدُ الْأَوْلَثُ تَمْونِه مُؤْسَّسَةِ سُلِمُّان بِن عَبْدِ الْعَسَزِيْزِ الرَّاجِجِيِّ الْحَيْرِيَّةِ

> ڴٳڮٚٵڮٳڮڿٳڮ ٳؽڠۯٷڹۏڔڹۼ ٳؽؿڟۯٷۊڔڹۼ



# بِسْ إِللَّهِ الرَّحْزِ الرِّحِدِ

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسكم كثيرًا.

#### سئل

الشيخ الإمام العالم العلامة شمس الدين \_ زاده الله من فضله \_ عن كيفية الجزية الموضوعة على أهل الذمة بالبلاد الإسلامية، وسبب وضعها، وعن مقدار ما يُؤخذ من الأغنياء ومن المتوسطين ومن الفقراء، وعن حدِّ الغني والمتوسط والفقير فيها، وهل يُثاب أولياء أمور المسلمين \_ أيَّدهم (١) الله تعالىٰ \_ علىٰ إلزامهم بها علىٰ حسب حالهم أم لا؟ وهل يُؤخذ من الغني والفقير والمتوسط؟

# (٢)وأجاب:

[أما] سبب وضع الجزية فهو قوله تعالى: ﴿قَتِلُواْ الْآذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِاللَّهِ وَلَا يَالُونِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ أُللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ أَلْحَقِ مِنَ أَلَّذِينَ أُوتُواْ الْلُكِتَابَ حَتَىٰ يُعْطُواْ الْلِجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَلْخِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩].

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «أمدهم» خلاف ما في الأصل.

<sup>(</sup>٢) هنا كلمة غير واضحة في الأصل، ولعلها: «فألف».

فأجمع الفقهاء على أن الجزية تُؤخذ من أهل الكتاب ومن المجوس. وكان عمر بن الخطاب رَخَوَاللَّهُ عَنْهُ قد توقَّف في أخذ الجزية من المجوس حتى شهد عبد الرحمن بن عوفٍ أن رسول الله عَلَيْهُ أخذها من مجوس هَجَرَ. ذكره البخاري(١).

وذكر الشافعي (٢) أن عمر بن الخطاب ذكر المجوس فقال: ما أدري كيف أصنعُ في أمرهم، فقال له عبد الرحمن بن عوف: أشهد لسمعتُ رسول الله عليه يقول: «شُنُّوا بهم سنة أهل الكتاب». وهذا صريحٌ في أنهم ليسوا من أهل الكتاب، ويدلُّ عليه قوله تعالىٰ: ﴿أَن تَقُولُواْ إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلْكِتَابُ عَلَىٰ طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبُلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمُ لَغَلِفِلِينَ ﴾ [الأنعام: ١٥٧]، فالله سبحانه حكىٰ هذا عنهم، ولم ينكره عليهم ولم يكذِّهم فيه.

وأما حديث عليِّ أنه قال: «أنا أعلم الناس بالمجوس: كان لهم علمٌ

<sup>(</sup>۱) في «صحيحه» (۳۱۵٦).

<sup>(</sup>۲) في «الأم» (٥/ ٤٠٨) عن مالك \_ وهو في «الموطأ» (٢٥٧) \_ عن جعفر بن محمد، عن أبيه، أن عمر...إلخ. وأخرجه أيضًا عبد الرزاق (٢٥١) وابن أبي شيبة عن أبيه، أن عمر...إلخ. وأخرجه أيضًا عبد الرزاق (٢٥١) وابن أبي شيبة (٢٥٠) وغيرهم من طرق عن جعفر بن محمد به. رجاله ثقات، إلا أنه منقطع كما قال الشافعي عند إيراده، وذلك أن محمدًا \_ وهو الباقر \_ لم يُدرك عمر ولا عبد الرحمن. قال ابن عبد البر في «التمهيد» (٢١٦/١): هو منقطع ولكن معناه متصل من وجوه حسان. قلتُ: منها حديث البخاري المتقدم آنفًا. وانظر: «تنقيح التحقيق» (٤/ ٢١٨) و «إرواء الغليل» (١٢٤٨).

يعلمونه وكتابٌ يدرسونه، وإنَّ ملكهم سَكِرَ فوقع علىٰ ابنته أو أخته فاطلع عليه بعض أهل مملكته، فلما صحا جاؤوا يقيمون عليه الحدَّ، فامتنع منهم ودعا أهل مملكته وقال: تعلمون دينًا خيرًا من دين آدم وقد أنكح بنيه بناتِه؟ فأنا علىٰ دين آدم! قال: فتابعه قومٌ وقاتلوا الذين يخالفونه حتىٰ قتلهم، فأصبحوا وقد أُسرِيَ بكتابهم ورُفع العلم الذي في صدورهم؛ فهم أهل كتابٍ، وقد أخذ رسول الله عَيْكُ وأبو بكر \_ وأُراه قال: وعمر \_ منهم الجزية».

فهذا حديث رواه الشافعي في «مسنده» وسعيد بن منصور وغيرهما (١)، ولكنَّ جماعةً من الحفَّاظ ضعَّفوا الحديث (٢). قال أبو عبيد (٣): لا أحسب ما رووه عن على في هذا محفوظًا.

وقد روى البخاري في «صحيحه» (٤) عن المغيرة بن شعبة أنه قال لعامل

<sup>(</sup>۱) «مسند الشافعي» بترتيب سنجر (۱۷۷۵) وبترتيب السندي (۲۳۱)، وهو في «الأمه ال (٥/ ٢٠٤- ٤٠٠٥)، ومن طريق الشافعي أخرجه ابن زنجويه في «الأموال» (١٤٠) والبيهقي في «السنن الكبير» (٩/ ١٨٨) و «المعرفة» (١٢/ ٣٦٦- ٣٦٧). ولم أجده عند سعيد بن منصور في المطبوع من «سننه». وأخرجه أيضًا عبد الرزاق (٢٠٠١) وفي إسناده وابن أبي عمر في «مسنده» (المطالب العالية: ٣٠١) وأبو يعلى (٢٠١). وفي إسناده أبو سعد البقّال، وهو ضعيف منكر الحديث. وله طريق آخر عند القاضي أبي يوسف في «الخراج» (٢٠٠ تحقيق البنّا) بنحوه، وفي إسناده انقطاع.

<sup>(</sup>٢) قال ابن عبد البر في «التمهيد» (٢/ ١٢٠): أكثر أهل العلم لا يصححون هذا الأثر. وانظر: «الجامع» للخلال (٢/ ٤٦٨)، و«مجموع الفتاوي» (٣٢/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٣) في كتاب «الأموال» (ص٨٣) ط. دار الفضيلة. ونقله في «المغني» (١٣/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٤) برقم (٣١٥٩).

كسرى: أمرنا نبيُّنا أن نقاتلكم حتى تعبدوا الله وحدَه أو تُؤدُّوا الجزية.

وفي «مسند الإمام أحمد» والترمذي (١) عن ابن عباس قال: مرض أبو طالب فجاءته قريشٌ وجاءه النبي ﷺ، وشَكَوه إلىٰ أبي طالب، فقال: يا ابنَ طالب فجاءته قريشٌ وجاءه النبي ﷺ، وشَكَوه إلىٰ أبي طالب، فقال: يا ابنَ أخي، ما تريد من قومك؟ قال: «أريد منهم كلمةً تَدِينُ لهم بها العربُ، وتُؤدِّي إليهم بها العجمُ الجزية». قال: كلمةً واحدةً؟ قال: «كلمةً واحدةً، قولوا (٢): لا إلىه إلا الله». قالوا: جعل الآلهة إلهًا واحدًا، إن هذا لشيء عجابٌ، ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة، إن هذا إلا اختلاقٌ. قال: فنزل فيهم: ﴿ وَمَنْ وَالْقُرْءَانِ ذِي أَلَدِّكُو ﴾ إلىٰ قوله: ﴿ إُخْتِلَقُ ﴾ [ص: ١-٦].

وفي «الصحيحين» (٣) من حديث عمرو بن عوفِ الأنصاري: أن رسول الله عَلَيْ بعث أبا عبيدة بن الجرَّاح إلى البحرين يأتي بجِزْيتها، وكان رسول الله عَلَيْ هو صالح أهل البحرين (٤)، وأمَّرَ عليهم العلاء بن الحضرمي.

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۸۰۱، ۲۱۹ و «جامع الترمذي» (۳۲۳۲)، وأخرجه أيضًا النسائي في «الكبرئ» (۸۷۱٦) وأبو يعلى (۲۵۸۳) وابن حبان (۲۲۸۲) والحاكم (۲/ ٤٣٢) والضياء في «المختارة» (۱۰/ ۳۹۰)، كلهم من طريق الأحمش عن يحيى بن عُمارة وقيل: ابن عبّاد، وقيل: عبّاد بن جعفر عن سعيد بن جبير عن ابن عباس. ويحيى هذا فيه جهالة، ولم يوثقه غير ابن حبان. على أن الترمذي صحّح حديثه فقال: هذا حديث حسن صحيح، وصححه ابن حبان والحاكم واختاره الضياء.

<sup>(</sup>٢) «قولوا» ليست في المطبوع.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٣١٥٨، ٢٠١٥، ٦٤٢٥) ومسلم (٢٩٦١).

<sup>(</sup>٤) «ياتي... البحرين» ساقطة من المطبوع.

وذكر أبو عبيد في «كتاب الأموال»(١) عن الزهري قال: قَبِل رسول الله عليه المراب الله المرية من أهل البحرين وكانوا مجوسًا.

وفي «سنن أبي داود» (٢) من حديث أنس بن مالك رَضَّالِللهُ عَنْهُ أَن النبي عَلَيْكُ بعث خالد بن الوليد إلى أُكيدِرِ دُومةَ فأخذوه فأتوا به، فحقَنَ له دمه، وصالحه على الجزية.

وقال الزهري: أول ما أُخِذت الجزية من أهل نجران وكانوا نصاري (٣). وقال الزهري: أول ما أُخِذت الجزية من أهل نجران وكانوا نصاري (٤) وفي «صحيح البخاري» عن ابن أبي نَجيح (٥) قال: قلت لمجاهد: ما

<sup>(</sup>۱) (ص٤١)، وبنحوه في (ص٢٠٣).

<sup>(</sup>۲) برقم (۳۰۳۷) من طريق محمد بن إسحاق، عن عاصم بن عمر، عن أنس، وعن عثمان بن أبي سليمان. وإسناده جيِّد، إلا أنه على طريقة ابن إسحاق في جمع متون الروايات المسندة والمرسلة في سياق واحد. والظاهر من «العلل» لابن أبي حاتم (۹۲۷) أن ذكر الجزية ليس مسندًا من طريق أنس. وقد ذكرها ابن إسحاق في «مغازيه» ومن طريقه البيهقي في «دلائل النبوة» (٥/ ٢٥٠ - ٢٥١) عن يزيد بن رومان، وعبد الله بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم وهما من ثقات التابعين العالمين بالمغازي مرسلًا في سياق قصة أُكيدر وأسره ومصالحته. وانظر: «البدر المنير» (٩/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو عبيد في «الأموال» (٦٩، ٨٧) والبلاذري في «فتوح البلدان» (١/ ٨١).

<sup>(</sup>٤) كتاب الجزية، باب الجزية والموادعة مع أهل الحرب، تعليقًا عن ابن عيينة عن ابن أبى نجيح به. ووصله عبد الرزاق (١٠٠٩٤) عن ابن عيينة به.

<sup>(</sup>٥) في المطبوع: «أبي نجيح» خطأ.

شأن أهل الشام عليهم أربعة دنانير وأهل اليمن عليهم دينارٌ؟ قال: جعل ذلك من قِبَل اليسار.

فاختلف الفقهاء فيمن تُؤخذ منهم الجزية، بعد اتفاقهم على أخذها من أهل الكتاب ومن المجوس.

فقال أبو حنيفة: تُؤخذ من أهل الكتاب والمجوس وعَبَدة الأوثان من العجم، ولا تُؤخذ من عَبَدة الأوثان من العرب(١). ونصَّ علىٰ ذلك أحمد في رواية عنه(٢).

واحتج أرباب هذا القول على ذلك بحجج، منها: قوله في الحديث المتقدم: «وتُؤدِّي إليكم بها العجمُ الجزيةَ»، واحتجوا بحديث بُريدة الذي رواه مسلم في «صحيحه» (٣) قال: كان رسول الله على الله المسلمين خيرًا، ثم قال: أو سريةٍ أوصاه في خاصَّته بتقوى الله ومن معه من المسلمين خيرًا، ثم قال: «اغْزُوا باسم الله في سبيل الله، قاتِلوا من كفرَ بالله، اغْزُوا ولا تَغُلُّوا، ولا تَغُدِروا، ولا تَمثُلوا، ولا تقتلوا وليدًا، وإذا لقيتَ عدوَّك من المشركين فادْعُهم إلى ثلاث خصالٍ - أو خلالٍ -، فأيتهنَّ ما أجابوك إليها فاقبَلْ منهم وكُفَّ عنهم، ثم ادعُهم إلى الإسلام، فإن أجابوك فاقبلْ منهم وكُفَّ عنهم، ثم ادعُهم عنهم، ثم ادعُهم

<sup>(</sup>۱) انظر: «حاشية ابن عابدين» (۱۹۸/٤).

<sup>(</sup>٢) كما في «المغنى» (١٣/ ٣١). وانظر «مجموع الفتاوي» (٣١/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٣) برقم (١٧٣١).

إلى التحوُّل من دارهم إلى دار المهاجرين، وأخبِرْهم أنهم إن فعلوا ذلك (١) فلهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين، فإن أَبوا أن يتحوَّلوا منها، فأخبِرْهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين، يَجري عليهم حكمُ الله الذي يجري على المؤمنين، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء إلا أن يجاهدوا مع المسلمين، فإن هم أَبَوا فسَلْهم الجزية، فإن هم أجابوك فاقبل منهم وكُفَّ عنهم، فإن هم أَبُوا فاستعِنْ بالله وقاتِلْهم. وإذا حاصرت أهل حصنٍ فأرادوك أن تجعل لهم ذمّة الله ولا ذمّة نبيّه، ولكن اجعل لهم ذمتك وذمة أصحابك، فإنكم أن تُخفِروا ذمّمَكم وذمّم أصحابكم أهونُ من أن تُخفِروا ذمة الله وذمّة رسوله. وإذا حاصرت أهل حصنٍ فأرادوك أن تُنزِلهم على حكم الله، ولكن أنزِلهم على حكمك، فإنك لا تدري أتصيبُ حكم الله فيهم أم لا؟».

وفي هذا الحديث أنواعٌ من الفقه:

منها: وصية الإمام لِنوَّابه وأمرائه ووُلاتِه بتقوىٰ الله، والإحسان إلىٰ الرعية، فبهذين الأصلين يُحفظ علىٰ الأمير منصِبُه، وتَقَرُّ عينُه به، ويأمن فيه من النكبات والغِير. ومتىٰ ترك هذين الأمرين أو أحدهما فلا بدَّ أن يسلبه الله عزَّه، ويجعله عبرةً للناس، فما أُزيلت (٢) النَّعم إلا بترك تقوىٰ الله والإساءة إلىٰ الناس.

<sup>(</sup>١) «ذلك» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «فما إن سلبت» خلاف ما في الأصل.

ومنها: أن الجيش ليس لهم أن يَغُلُّوا من الغنيمة، ولا يَغدِروا بالعهد، ولا يَمْتُلوا بالكفَّار، ولا يقتلوا من لم يبلغ الحُلُم.

ومنها: أن المسلمين يدعون الكفار قبل قتالهم إلى الإسلام، وهذا واجبُّ إن كانت الدعوة لم تبلُغُهم، ومستحبُّ إن بلغَتْهم الدعوة. هذا إذا كان المسلمون هم القاصدين للكفار، فأما إذا قصدهم الكفار في ديارهم فلهم أن يقاتلوهم من غير دعوة، لأنهم يدفعونهم عن أنفسهم وحريمهم.

ومنها: إلزامهم بالتحوُّل إلىٰ دار الإسلام إذا كانوا مقيمين بين الكفار، فإن أسلموا كلُّهم وصارت الدار دارَ إسلام لم يُلْزَموا بالتحوُّل منها، بل يقيموا<sup>(۱)</sup> في ديارهم. وكانت دار الهجرة في زمن رسول الله عَلَيْهُ هي دار الإسلام، فلما أسلم أهل الأمصار صارت البلاد التي أسلم أهلها بلاد الإسلام، فلا يلزمهم الانتقال منها.

ومنها: أن الأعراب ليس لهم شيء في الفيء ولا في الغنائم ما لم يقاتلوا، فإذا قاتلوا استحقُّوا من الغنيمة ما يستحقُّه مَن شهد الوقعة، وأما الأعراب الذين لا يقاتلون الكفار مع المسلمين فليس لهم شيء في الفيء ولا في الغنيمة.

ومنها: أن الجزية تُؤخذ من كل كافرٍ، هذا ظاهر هذا الحديث، ولم يستثنِ منه كافرًا من كافرٍ.

ولا يقال: هذا مخصوصٌ بأهل الكتاب خاصَّةً، فإن اللفظ يأبي

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل بحذف النون.

اختصاصَه (١) بأهل الكتاب. وأيضًا فسرايا رسول الله ﷺ وجيوشه أكثر ما كانت تقاتل عَبَدةَ الأوثان من العرب.

ولا يقال: إن القرآن يدلُّ على اختصاصها بأهل الكتاب، فإن الله سبحانه أمر بقتال أهل الكتاب حتى يُعطوا الجزية، والنبي عَلَيْ أمر بقتال المشركين حتى يُعطوا الجزية، فيؤخذ من أهل الكتاب بالقرآن ومن عموم الكفار بالسنة، وقد أخذها رسول الله على من المجوس وهم عُبَّاد النار، لا فرق بينهم وبين عبدة الأوثان. ولا يصح أنهم أهل الكتاب ولا كان لهم كتابٌ، ولو كانوا أهل كتاب عند الصحابة رَصَيُليّهُ عَنْهُ لم يتوقَفْ عمر رَصَيُليّهُ عَنْهُ في أمرهم، ولم يقل النبي عَلَيْ «سُنُّوا بهم سنة أهل الكتاب»، بل هذا يدلُّ على أنهم ليسوا أهل كتاب. وقد ذكر الله سبحانه أهل الكتاب في القرآن في غير موضع، وذكر الأنبياء الذين أنزل عليهم الكتب والشرائع العظام، ولم يذكر للمجوس مع أنها أمةٌ عظيمةٌ من أعظم الأمم شوكةً وعددًا وبأسًا \_ كتابًا ولا نبيًّا، ولا أشار إلى ذلك، بل القرآن يدلُّ على خلافه كما تقدَّم، فإذا أُخِذت من عُبَّاد النيران فأيُّ فرقٍ بينهم وبين عُبَّاد الأوثان؟

فإن قيل: فالنبي ﷺ لم يأخذها من أحدٍ من عُبَّاد الأوثان مع كثرة قتاله لهم.

قيل: أجل، وذلك لأن آية الجزية إنما نزلت عامَ تبوك في السنة التاسعة من الهجرة بعد أن أسلمت جزيرة العرب ولم يبقَ بها أحدٌ من عبَّاد الأوثان،

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «اختصاصهم» خلاف الأصل. وضمير المفرد للفظ.

فلما نزلت آية الجزية أخذها النبي عَلَيْهُ ممن بقي علىٰ كفره من النصارى والمجوس، ولهذا لم يأخذها من يهود المدينة حين قدم المدينة، ولا من يهود خيبر، لأنهم (١) صالحهم قبل نزول آية الجزية.

وهذه الشبهة هي التي أوقعتْ عند اليهود أن أهل خيبر لا جزية عليهم، وأنهم مخصوصون بذلك من جملة اليهود، ثم أكّدوا أمرها بأن زوَّروا كتابًا (٢) فيه أن رسول الله عليه أسقط عنهم الكُلَفَ (٣) والسُّخَر (٤) والجزية، ووضعوا فيه شهادة سعد بن معاذٍ ومعاوية بن أبي سفيان وغيرهما. وهذا الكتاب كذِبٌ مختلقٌ بإجماع أهل العلم من عشرة أوجه (٥):

منها: أن أحدًا من علماء النقل والسير والمغازي لم يذكر (٦) أن ذلك وقع البتة، مع عنايتهم بضبط ما هو دون ذلك بكثير.

الثاني: أن الجزية إنما نزلت بعد فتح خيبر، فحين صالح أهل خيبر لم

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «لأنه» خلاف ما في الأصل.

<sup>(</sup>٢) انظر: «مجموعة الوثائق السياسية» (ص٩١، ٩٣، ٩٥).

<sup>(</sup>٣) جمع كُلْفة، ما يتكلَّفه الإنسان على مشقة. والمراد هنا ما يكلَّفون به من الضرائب ونحوها.

<sup>(</sup>٤) جمع سُخْرة، ما يُسخّره الإنسان من دابّة أو رجل بلا أجرٍ ولا ثمنٍ.

<sup>(</sup>٥) نقل المؤلف في «زاد المعاد» (٣/ ١٧٨، ١٧٨) عن شيخ الإسلام بعض هذه الأوجه. وذكرها كاملة في «المنار المنيف» (ص٩٢ – ٩٤). وسيذكر المؤلف وجوهًا أخرئ فيما يأتي (ص٧٧ – ٧٩).

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «لم يذكروا».

تكن الجزية نزلت حتى يضَعَها عنهم.

الثالث: أن معاوية بن أبي سفيان لم يكن أسلم بعدُ، فإنه إنما أسلم عامَ الفتح بعد خيبر.

الرابع: أن سعد بن معاذٍ توفي عام الخندق قبل فتح خيبر.

الخامس: أنه لم يكن في زمن رسول الله ﷺ على أهل خيبر كُلَفٌ ولا سُخَرٌ حتى تُوضَع عنهم.

السادس: أنه لم يكن لأهل خيبر من الحرمة ورعاية حقوق المسلمين ما يقتضي وضع الجزية عنهم، وقد كانوا من أشدِّ الكفار عداوةً لرسول الله عليه وأصحابه، فأيُّ خيرٍ حصل بهم للمسلمين حتى تُوضع عنهم الجزية دون سائر الكفار؟

السابع: أن الكتاب الذي أظهروه ادَّعَوا أنه بخط علي بن أبي طالب رَضَالِللَّهُ عَنْهُ، وهذا كذبٌ قطعًا، وعداوة علي رَضَالِللَّهُ عَنْهُ لليهود معروفةٌ، وهو الذي قتل مرحبًا اليهودي (١)، وأثخنَ في اليهود يومَ خيبر حتىٰ كان الفتح علىٰ يديه.

الثامن: أن هذا لا يُعرف إلا من رواية اليهود، وهم القوم البُهت، أكذبُ الخلق على الله وأنبيائه ورسله، فكيف يُصدَّقون على رسول الله عَلَيْ فيما يخالف كتاب الله تعالىٰ؟!

<sup>(</sup>١) كما في «صحيح مسلم» (١٨٠٧/ ١٣٢). وانظر الخلاف في ذلك عند المؤلف في «زاد المعاد» (٣/ ٣٨٢ وما بعدها).

التاسع: أن هذا الكتاب لو كان صحيحًا لأظهروه في أيام الخلفاء الراشدين، وفي أيام عمر بن عبد العزيز، وفي أيام المنصور والرشيد، وكان أئمة الإسلام يستثنونهم ممن تُوضع عنهم الجزية، أو يذكر (١) ذلك فقية واحدٌ من فقهاء المسلمين، ولا يجوز على الأمة أن تُجمِع على مخالفة سنة نبيّها. وكيف يكون بأيدي أعداء الله كتابٌ من رسول الله عَلَيْ ولا يحتجُون به كلّ وقتٍ على من يأخذ الجزية منهم، ولا يذكره عالمٌ واحدٌ من علماء السلف؟ وإن اختر به بعضُ من لا علم له بالسيرة والمنقول من المتأخرين، فشنّع (٢) عليه أصحابه، وبيّنوا خطأه، وحذّروا من سقطته.

العاشر: أن أئمة الحديث والنقل يشهدون ببطلان هذا الكتاب، وأنه زُورٌ مفتعلٌ وكذبٌ مختلقٌ (٣). ولما أظهره اليهود بعد الأربع مائة على عهد الحافظ أبي بكر الخطيب البغدادي أرسل إليه الوزير ابن المسلمة، فأوقفَه عليه فقال الحافظ: هذا الكتاب زورٌ، فقال له الوزير: من أين هذا؟ فقال: فيه شهادة سعد بن معاذٍ ومعاوية بن أبي سفيان، وسعدٌ مات يومَ الخندق قبل خيبر، ومعاوية أسلم يوم الفتح سنة ثمانٍ، وخيبر كانت سنة سبع. فأعجب ذلك الوزير (٤).

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «لذكر» خلاف ما في الأصل.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «وشنع».

<sup>(</sup>۳) انظر: «البدایــة والنهایــة» (٦/ ٣٥٥، ٣٥٦ و ١٦/ ٢٨)، و «المغنــي» (١٣/ ٢٥٢)، و «المعنــي» (١٣/ ٢٥٢)، و «مجموع الفتاوی» (٢٨/ ٦٦٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: «المنتظم» (١٦/ ١٢٩)، و «معجم الأدباء» (١/ ٣٨٦)، و «سير أعلام النبلاء»

والمقصود أن النبي عَلَيْ لم يأخذ الجزية من أحدٍ من مشركي العرب لأن آية الجزية نزلت بعد عام تبوك، وكانت عُبَّاد الأصنام من العرب كلهم قد دخلوا في الإسلام، فأخذها النبي عَلَيْ ممن لم يدخل في الإسلام من اليهود ومن النصاري ومن المجوس.

قال المخصّصون بالجزية لأهل الكتاب: المراد من إرسال الرسل وإنزال الكتب إعدامُ الكفر والشرك من الأرض وأن يكون الدين كله لله، كما قال تعالىٰ: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَىٰ لَا تَكُونَ فِتُنَةٌ وَيَكُونَ الدّينُ لِللّهِ ﴿ وَالبقرة: قال تعالیٰ: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَیٰ لَا تَكُونَ فِتُنَةٌ وَيَكُونَ الدّينُ لِلّهِ ﴿ وَالبقرة: ١٩٣]، وفي الآية الأخریٰ: ﴿وَيَكُونَ الدّينُ كُلُّهُ ولِلّهِ ﴿ وَالأنفال: ٣٩]. ومقتضیٰ هذا أن لا يُقرَّ كافرٌ علیٰ كفره، ولكن جاء النص بإقرار أهل الكتاب إذا أعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون، فاقتصرنا بها عليهم، وأخذنا في عموم الكفار بالنصوص الدَّالة علیٰ قتالهم إلیٰ أن يكون الدين كله لله.

قالوا: ولا يصح إلحاق عبدة الأوثان بأهل الكتاب؛ لأن كفر المشركين أغلظ من كفر أهل الكتاب، فإن أهل الكتاب معهم من التوحيد وبعض آثار الأنبياء ما ليس مع عبّاد الأصنام، ويؤمنون بالمعاد والجزاء والنبوات بخلاف عبدة الأصنام. وعبدة الأصنام حربٌ لجميع الرسل وأممهم من عهد نوح إلىٰ خاتم الأنبياء والمرسلين؛ ولهذا أثّر هذا التفاوتُ الذي بين الفريقين في حلّ الذبائح وجواز المناكحة من أهل الكتاب دون عُبّاد الأصنام.

<sup>(</sup>۱۸/ ۲۸۰)، و «الوافي بالوفيات» (۷/ ۱۹۳)، و «المستفاد من ذيل تاريخ بغداد» (ص ۲۰)، و «طبقات الشافعية» (٤/ ٣٥).

ولا ينتقض هذا بالمجوس، فإن رسول الله على أمر أن يُسَنَّ بهم سنة أهل الكتاب، وهذا يدلُّ على أن الجزية إنما تُؤخذ من أهل الكتاب، وأنها إنما وُضِعت لأجلهم خاصةً، وإلا لو كانت الجزية تعمُّ جميعَ الكفار لم يكن أهل الكتاب أولى بها من غيرهم، ولقال: لهم حكم أمثالهم من الكفَّار يقاتلون حتى يُسلِموا أو يعطوا الجزية.

وأما تحريم ذبائحهم ومناكحتهم فاتفاقٌ من الصحابة رَخَوَاللَّهُ عَنْهُ، ولهذا أنكر الإمام أحمد وغيره على أبي ثورٍ طَرْدَه القياسَ وإفتاءه بحلِّ ذبائحهم وجواز مناكحتهم (١)، ودعا عليه أحمد (٢) حيث أقدم على مخالفة أصحاب رسول الله على والصحابة كانوا أفقه وأعلم وأسدَّ قياسًا ورأيًا، فإنهم أخذوا في الدماء بحقْنها موافقة لقول رسول الله على وفعله حيث أخذها منهم، وأخذوا في الأبضاع والذبائح بتحريمها احتياطًا وإبقاءً لها على الأصل، وإلحاقًا لهم بعبَّاد الأوثان، إذ لا فرق في ذلك بين عبَّاد الأوثان وعبَّاد النيران، فالأصل في الدماء حقْنُها، وفي الأبضاع والذبائح تحريمها، فأبقوا كلَّ شيء فالأصل في الدماء حقْنُها، وفي الأبضاع والذبائح تحريمها، فأبقوا كلَّ شيء على أصله، وهذا غاية الفقه وأسدُّ ما يكون من النظر.

قالوا: ولله تعالى حِكَمُ في إبقاء أهل الكتابين بين أظهُرِنا، فإنهم مع كفرهم شاهدون بأصل النبوات والتوحيد واليوم الآخر والجنة والنار، وفي كتبهم من البشارات بالنبي عليه وذكر نعوته وصفاته وصفات أمته ما هو من آيات نبوته وبراهين رسالته، وما يشهد بصدق الأول والآخر.

<sup>(</sup>١) انظر: «الجامع» للخلال (١/ ٢٤١ و٢/ ٤٦٩، ٤٧٠).

<sup>(</sup>٢) كما في «مسائل إسحاق بن إبراهيم» (٢/ ١٦٨).

وهذه الحكمة تختص بأهل الكتاب دون عَبدة الأوثان، فبقاؤهم من أقوى الحجج على منكري النبوات والمعاد والتوحيد، وقد قال الله تعالى أقوى الحجج على منكري النبوات والمعاد والتوحيد، وقد قال الله تعالى لمنكري ذلك: ﴿فَسْعَلُوٓا أَهْلَ أُلدِّ كُر إِن كُنتُم لاَ تَعْلَمُونَ ﴾، ذكر هذا عقب قوله: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا يُوحَى إِلَيْهِم فَلْ فَسْعَلُوٓا أَهْلَ الدِّكْ إِن كُنتُم لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣]، يعني: سلوا أهل الكتاب هل أرسلنا قبل محمد رجالًا يوحى إليهم أم كان محمد بِدْعًا من الرسل لم يتقدمه رسول، حتى يكون إرساله أمرًا منكرًا لم يَطْرُقِ العالمَ رسولٌ قبله؟

وقال تعالىٰ: ﴿وَسَّعَلُ مَنُ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ السَّلِهَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْمَٰنِ ءَالِهَةَ يُعْبَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٤٤]، والمراد بسؤالهم سؤال أممهم عما جاؤوهم به: هل فيه أن الله شرع لهم أن يُعبدَ من دونه إلهٌ غيره؟

قال الفراء (١): المراد سؤال أهل التوراة والإنجيل، فيخبرونه عن كتبهم وأنبيائهم.

وقال ابن قتيبة (٢): التقدير: واسألْ من أرسلنا إليهم رُسُلًا من قبلك، وهم أهل الكتاب.

وقال ابن الأنباري (٣): التقدير: وسَلْ تُبَّاعَ (٤) من أرسلنا من قبلك.

<sup>(</sup>۱) في «معاني القرآن» (٣٤/٣).

<sup>(</sup>٢) في «تفسير غريب القرآن» (ص٩٩٩)، و «تأويل مشكل القرآن» (ص٢٠٠، ٢١٠).

<sup>(</sup>٣) كما في «الوسيط» للواحدي (٤/ ٧٥)، و «البسيط» له (٠٠/ ٥٢)، و «زاد المسير» (٧/ ٣١٩).

<sup>(</sup>٤) «تباع» ساقطة من المطبوع. وهي جمع «تابع». وفي بعض المصادر: «أتباع». وهو جمع تبع.

وعلىٰ كل تقديرٍ، فالمراد التقرير لمشركي قريشٍ وغيرهم ممن أنكر النبوات والتوحيد، وأن الله أرسل رسولًا أو أنزل كتابًا أو حرَّم عبادة الأوثان. فشهادة أهل الكتاب بهذا حجة عليهم، وهي من أعلام صحة رسالته عليه الخوانه الذين تقدَّموه من رسل الله سبحانه، ولم يكن بِدْعًا من الرسل، ولا جاء بضدِّ ما جاؤوا به، بل أخبر بمثل ما أخبروا به من غير شاهد (١) ولا اقترانٍ في الزمان، وهذا من أعظم آيات صدقه.

وقال تعالى: ﴿فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسُعَلِ الَّذِينَ يَقُرَءُونَ الْكُمْتَرِينَ ﴾ الْكِتَلَبَ مِن قَبْلِكَ لَقَد جَّاءَكَ أُخْتُ مِن رَّبِكَ فَلَا تَكُونَ مِن الناس، وأورد اليهودُ [يونس: ٩٤]. وقد أشكلت هذه الآية على كثيرٍ من الناس، وأورد اليهودُ والنصاري على المسلمين فيها إيرادًا وقالوا: كان في شكِّ فأمِر أن يسألنا. وليس فيها بحمد الله إشكال، وإنما أُتِي أشباهُ الأنعام من سوء قصدهم وقلة فهمهم، وإلا فالآية من أعلام نبوته صلوات الله وسلامه عليه. وليس في الآية ما يدل على وقوع الشك ولا السؤال أصلًا، فإن الشرط لا يدل على وقوع المشروط بل ولا على إمكانه، كما قال تعالى: ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَالِهَةٌ إِلّا أَللّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [الأنبياء: على أمكانه، كما قال تعالى: ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَالِهَةٌ إِلّا أَللّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [الأنبياء: من أعلام أولا أَل أَن مَعَهُ وَ عَالَمَ أَلُو كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَهُ فَأَنَا أُولُ الْعَبِدِينَ ﴾ من قبل في المناه عليه النه عليه الله عليه المناه عليه المنه عليه المنه عليه المناه عليه عليه المناه عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه الله الله عناه الله عليه الله عليه الله الله عليه الله عليه الله الله عليه الله الله عناه المناه الله عناه الله عناه الله عناه الله عناه الله عناه المناه الله عناه المناه الله عناه المناه الله عناه الله عناه الله عناه الله عناه المناه الله الله عناه الله

 <sup>(</sup>١) في الأصل: «شاعر».

وفي تفسير سعيد عن قتادة قال: ذكر لنا أن رسول الله ﷺ قال: «لا أشكُّ ولا أَسأَل»(١).

وقد ذكر ابن جريج عن ابن عباس رَضَالِلَهُ عَنْهُا قال: فإن كنتَ في شكِّ أنك مكتوبٌ عندهم فسَلْهم (٢٠).

وهذا اختيار ابن جرير؛ قال: يقول تعالى لنبيّه: فإن كنت يا محمد في شكً من حقيقة ما أخبرناك وأنزلنا إليك، من أن بني إسرائيل لم يختلفوا في نبوتك قبل أن أبعثك رسولًا إلى خلقي، لأنهم يجدونك مكتوبًا عندهم ويعرفونك بالصفة التي أنت بها موصوف في كتبهم، فسَلِ الذين يقرؤون الكتاب من قبلك كعبد الله بن سلام ونحوه من أهل الصدق والإيمان بك منهم، دون أهل الكذب والكفر بك.

وكذلك قال ابن زيدٍ، قال: هو عبد الله بن سلامٍ.

وقال الضحاك: سل أهلَ التقوى والإيمان من مؤمني أهل الكتاب(٣).

ولم يقع هؤلاء ولا هؤلاء على معنى الآية ومقصودها، وأين كان عبد الله بن سلام وقت نزول هذه الآية؟ فإن السورة مكية، وابن سلام إذ ذاك على دين قومه، وكيف يؤمر رسول الله علي أن يستشهد على منكري نبوته بأتباعه؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري (۲۸۸/۱۲). وأخرجه عبد الرزاق (۱۰۲۱۱) والطبري أيضًا من طريق معمر عن قتادة بنحوه. والحديث مرسل.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (٢٨٦/١٢).

<sup>(</sup>٣) الأثران أخرجهما الطبري (١٢/ ٢٨٧، ٢٨٧).

وقال كثيرٌ من المفسرين<sup>(۱)</sup>: هذا الخطاب للنبي ﷺ والمراد غيره؛ لأن القرآن نزل عليه بلغة العرب، وهم قد يخاطبون الرجل بالشيء ويريدون غيره، كما يقول متمثِّلُهم: إياكِ أعني واسمعيْ يا جَاره<sup>(۲)</sup>. وكقوله تعالىٰ: ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلنَّمِيُ إِتَّقِ الْلَهَ وَلَا تُطِعِ الْلَهِ فِلْ تُطْعِ الْلَهُ وَلَا تُطعِ اللهُ اللهُ وَالمراد أتباعه بهذا الخطاب.

وقال ابن قتيبة (٤): كان الناس في عصر النبي عَلَيْ أصنافًا: منهم كافرٌ به مكذّبٌ، وآخر مؤمنٌ به مصدّقٌ، وآخر شاكٌ في الأمر لا يدري كيف هو، فهو يقدّم رجلًا ويؤخّر رجلًا، فخاطب الله تعالىٰ هذا الصنف من الناس وقال: فإن كنتَ أيها الإنسان في شكّ مما أنزلنا إليك من الهدىٰ علىٰ لسان محمد فسَلْ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۱۲/ ۲۸۹)، و «البسيط» للواحدي (۱۱/ ۳۱٤)، و «تفسير البغوي» (۲/ ۳۱۸)، و «تفسير القرطبي» (۸/ ۳۸۲).

<sup>(</sup>۲) مثل يُضرب لمن يتكلم بكلام ويريد به شيئًا آخر، وأول مَن قاله سهل بن مالك الفزاري، قاله لأخت حارثة بن لأم الطائي. انظر «الأمثال» لأبي عبيد (ص٦٥)، و «الفاخر» للمفضل بن سلمة (ص١٥٨)، و «فصل المقال» (ص٢٦، ٧٧) وغيرها.

<sup>(</sup>٣) هو الزجاج، وقوله في كتابه «معاني القرآن وإعرابه» (٣/ ٣٢)، ومنه الزيادة.

<sup>(</sup>٤) في «تأويل مشكل القرآن» (ص١٦٨).

قال(١): ووحَد وهو يريد الجمع، كما قال: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِكَ الْكِرِيمِ ﴾ [الانفطار: ٦]، و: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحَا فَمُلَقِيهِ ﴾ [الانشقاق: ٦]، و ﴿وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ و مُنِيبًا إِلَيْهِ ﴾ [الانشقاق: ٦]، و ﴿وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ و مُنِيبًا إِلَيْهِ ﴾ [الزمر: ٩].

وهذا وإن كان له وجه فسياق الكلام يأباه، فتأمَّلُه وتأمَّلُ قوله تعالى: ﴿ يَقُرَءُونَ ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكَ ﴾ [يونس: ٩٤]، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ٩٦]، وقوله: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَن فِي الْأَرْضِ كُلَّهُمْ جَمِيعًا أَفَأَنتَ تُكْرِهُ أَلنَّاسَ حَتَىٰ يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ مَن فِي الْأَرْضِ كُلَّهُمْ جَمِيعًا أَفَأَنتَ تُكْرِهُ أَلنَّاسَ حَتَىٰ يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: ٩٩]، وهذا كله خطاب واحدٌ متصلٌ بعضه ببعضٍ.

ولما عرف أرباب هذا القول أن الخطاب لا يتوجّه إلا على النبي المواد الخطاب له والمراد به هذا الصنف الشاك. وكل هذا فرارٌ من توهم ما ليس بموهوم، وهو وقوع الشك منه والسؤال، وقد بيّنا أنه لا يلزم إمكان ذلك فضلًا عن وقوعه.

فإن قيل: فإذا لم يكن واقعًا ولا ممكنًا فما مقصود الخطاب والمراد به؟ قيل: المقصود به إقامة الحجة على منكري النبوات والتوحيد، وأنهم مقرُّون بذلك لا يجحدونه ولا ينكرونه، وأن الله سبحانه أرسل إليهم رسله وأنزل عليهم كتبه بذلك، وأرسل ملائكته إلى أنبيائه بوحيه وكلامه، فمن شكَّ في ذلك فليسأل أهل الكتاب. فأخرج هذا المعنى في أوجز عبارةٍ وأدلِّها

<sup>(</sup>١) الكلام لابن قتيبة في المصدر السابق.

علىٰ المقصود، بأن جعل الخطاب لرسوله الذي لم يشكَّ قطُّ ولم يسألْ قطُّ، ولا عرضَ له ما يقتضي ذلك. وأنتَ إذا تأملتَ هذا الخطاب بدا لك علىٰ صفحاته: مَن شكَّ فليسألْ فرسولي لم يشكَّ ولم يسألْ.

والمقصود ذكر بعض الحكمة في إبقاء أهل الكتاب بالجزية، وهذه الحكمة منتفيةٌ في حق غيرهم، فيجب قتالهم حتى يكون الدين كله لله.

والمسألة مبنيةٌ على حرف، وهو أن الجزية هل وُضِعت عاصمةً للدم، أو مُظهِرًا لصَغار الكفر وإذلال أهله فهي عقوبةٌ؟

فمن راعىٰ فيها المعنىٰ الأول قال: لا يلزم من عصمتها لدم من خفَّ كفرُه بالنسبة إلىٰ غيره \_ وهم أهل الكتاب \_ أن تكون عاصمةً لدم من يغلُظ كفره.

ومن راعىٰ فيها المعنىٰ الثاني قال: المقصود إظهار صَغار الكفر وأهله وقهرهم، وهذا أمرٌ لا يختصُّ أهلَ الكتاب بل يعمُّ كلَّ كافرٍ.

قالوا: وقد أشار النصُّ إلى هذا المعنى بعينه في قوله: ﴿حَقَّىٰ يُعْطُواْ الْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمُ صَلْغِرُونَ﴾ [التوبة: ٢٩]، فالجزية صَغارٌ وإذلالٌ، ولهذا كانت بمنزلة ضرب الرقّ.

قالوا: وإذا جاز إقرارهم بالرقّ علىٰ كفرهم جاز إقرارهم عليه بالجزية بل أولىٰ(١)؛ لأن عقوبة الجزية أعظم من عقوبة الرق؛ ولهذا يُسترقُّ من لا

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل. وفي المطبوع: "بالأولىٰ".

تجب عليه الجزية من النساء والصبيان وغيرهم.

فإن قلتم: لا يُسترقُّ غيرُ (١) الكتابي - كما هي إحدى الروايتين عن أحمد (٢) - كنتم محجوجين بالسنة واتفاق الصحابة، فإن النبي عَلَيْ كان يَسترقُّ سبايا عبدة الأوثان، ويجوز لساداتهن وطؤهن بعد انقضاء عدتهن، كما في حديث أبي سعيد الخدري رَضِّ لللهُ عَنْهُ في قصة سبايا أوطاس - وكانت في آخر غزوات العرب بعد فتح مكة - أنه قال: «لا تُوطأُ حاملٌ حتى تضعَ، ولا حائلٌ حتى تُستبراً بحيضةٍ» (٣).

فجوَّز وطأهن بعد الاستبراء ولم يشترط الإسلام، وأكثر ما كانت سبايا الصحابة في عصر النبي عَلَيْ من عَبَدة الأوثان، ورسول الله عَلَيْ يُقِرُّهم علىٰ تملُّكِ السبي.

وقد دفع أبو بكر الصديق إلى سلمة بن الأكوع رَضَالِلَهُ عَنْهُا امرأةً من السبي نقَلَها إياه، وكانت من عُبَّاد الأصنام (٤).

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «عين» تحريف.

<sup>(</sup>۲) انظر: «الروايتين والوجهين» (۲/ ۳۵۷)، و «المغني» (۱۳/ ۵۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١١٢٢٨) وأبو داود (٢١٥٧) والدارمي (٢٣٤١) والحاكم (٢/ ١٩٥٥) بإسناد حسن في الشواهد. وأصله في «صحيح مسلم» (١٤٥٦) وفيه موضع الشاهد، وهو حل وطء سبايا أوطاس المشركات. وأما النهي عن وطء الحامل حتى تضع واستبراءُ الحائل ففيه عدة أحاديث. انظر: «التلخيص الحبير» (٢٣٩) و «إرواء الغليل» (١٨٧) و «أنيس الساري» (٤٣٩٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١٧٥٥) من حديث سلمة، والمرأة كانت فزاريةً، فاستوهبها

وأخذ عمر وابنه رَضَالِلَهُ عَنْهُا من سبي هوازن (١١)، وكذلك غيرهما من الصحابة.

وهذه الحنفية أم محمد بن علي من سبي بني حنيفة (٢).

وفي الحديث: «من قال كذا وكذا فكأنما أعتقَ أربعَ رِقابٍ من ولد إسماعيل» (٣)، ولم يكونوا أهل كتابٍ، بل أكثرهم من عبدة الأوثان.

قالوا: وإذا جاز المنُّ على الأسير وإطلاقُه بغير مالٍ ولا استرقاقٍ، فلأن يجوزَ إطلاقه بجزيةٍ تُوضع على رقبته تكون قوةً للمسلمين أولى وأحرى. فضربُ الجزية عليه إن كان عقوبةً فهو أولى بالجواز من عقوبة الاسترقاق، وإن كان عصمة فهو أولى بالجواز من عصمته بالمن عليه مجَّانًا. فإذا جاز إقامته بين المسلمين بغير جزيةٍ فإقامته بينهم بالجزية أجوزُ وأجوزُ، وإلا فيكون أحسن حالًا من الكتابي الذي لا يقيم بين أظهُرِ المسلمين إلا بالجزية.

رسول الله عليه منه وفدى بها ناسًا من المسلمين كانوا أسروا بمكة.

<sup>(</sup>١) كما في حديث ابن عمر عند أحمد (٢٩٢٢) ٥٣٧٤) ومسلم (١٦٥٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: «أنساب الأشراف» للبلاذري (٢/ ٢٠١) و «التلخيص الحبير» (١٧٤٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٣٥٨٣) ومسلم (٢٦٩٣) عن أبي أيوب الأنصاري فيمن قال: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير» عشر مرات. وهو عند البخاري (٦٤٠٤) بلفظ: «كان كمن أعتق رقبة من ولد إسماعيل».

فإن قلتم: إذا مننًا عليه ألحقناه بمأمنه، ولم نمكّنه من الإقامة بين المسلمين.

قيل: إذا جاز إلحاقه بمأمنه \_ حيث يكون قوةً للكفار وعونًا لهم وبصدد المحاربة لنا \_ مجَّانًا، فلأن يجوزَ هذا في مقابلة مالٍ يؤخذ منه يكون قوةً للمسلمين وإذلالًا وصَغارًا للكفر وأهله(١) أولى وأولى.

يوضحه أنه إذا جازت مهادنتُهم للمصلحة بغير مالٍ ولا منفعةٍ تحصل للمسلمين، فلاً ن يجوز أخذُ المال منهم على وجه الذلّ والصّغار وقوة المسلمين أولى، وهذا لا خفاء به.

يوضحه أن عَبَدة الأوثان إذا كانوا أمةً كبيرةً لا تُحصى \_ كأهل الهند وغيرهم \_ حيث لا يمكن استئصالهم بالسيف، فإذلالُهم وقهرهم بالجزية أقربُ إلى عزِّ الإسلام وأهله وقوته من إبقائهم بغير جزيةٍ فيكونون أحسنَ حالًا من أهل الكتاب.

وسرُّ المسألة: أن الجزية من باب العقوبات، لا أنها كرامةٌ لأهل الكتاب فلا يستحقُّها سواهم.

وأما من قال: إن الجزية عوضٌ عن سكنى الدار \_ كما يقوله أصحاب الشافعي (٢) \_ فهذا القول ضعيفٌ من وجوهٍ كثيرةٍ سيأتي التعرضُ إليها فيما

<sup>(</sup>١) «وأهله» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٢) انظر «نهاية المطلب» (٧/١٨)، قال الجويني: وهذا غير سديد.

بعد إن شاء الله تعالى.

قالوا: ولأن القتل إنما وجب في مقابلة الحِراب لا في مقابلة الكفر، ولذلك لا يُقتل النساء ولا الصبيان ولا الزَّمْنيٰ والعميان ولا الرهبان الذين لا يقاتلون، بل نقاتل من حاربنا.

وهذه كانت سيرة رسول الله على أهل الأرض: كان يقاتل من حاربه إلى أن يدخل في دينه أو يُهادِنَه أو يدخل تحت قهره بالجزية، وبهذا كان يأمر سراياه وجيوشه إذا حاربوا أعداءهم كما تقدم من حديث بُريدة، فإذا ترك الكفّار محاربة أهل الإسلام وسالموهم وبذلوا لهم الجزية عن يدٍ وهم صاغرون كان في ذلك مصلحةٌ لأهل الإسلام وللمشركين.

أما مصلحة أهل الإسلام فما يأخذونه من المال الذي يكون قوةً للإسلام مع صَغار الكفر وإذلاله، وذلك أنفع لهم من ترك الكفّار بلا جزيةٍ.

وأما مصلحة أهل الشرك فما في بقائهم من رجاء إسلامهم إذا شاهدوا أعلام الإسلام وبراهينه، أو بلغَتْهم أخباره، فلا بدَّ أن يدخل في الإسلام بعضهم، وهذا أحبُّ إلى الله من قتلِهم.

والمقصود إنما هو أن تكون كلمة الله هي العليا، ويكون الدين كله لله، وليس في إبقائهم بالجزية ما يناقض هذا المعنى، كما أن إبقاء أهل الكتاب بالجزية بين ظهور المسلمين لا ينافي كون كلمة الله هي العليا وكون الدين كلّه لله، فإن من كون الدين كلّه لله: إذلال الكفر وأهلِه وصَغارَه، وضرْبَ الجزية على رؤوس أهله، والرقّ على رقابهم. فهذا من دين الله، ولا يناقض

هذا إلا تركُ الكفار علىٰ عزِّهم وإقامة دينهم كما يحبُّون، بحيث تكون لهم الشوكة والكلمة، والله أعلم.

## فصل

وقد احتج بحديث بُريدة هذا من يرئ أن قسمة الفيء والخمس موكولٌ (١) إلى اجتهاد الإمام، يضعُه حيث يراه أصلح وأهمَّ، والناس إليه أحوج، كما يقول مالك ومن وافقه رحمهم الله تعالىٰ.

قالوا: والمهاجرون كانوا في ذلك الوقت أولى بذلك من غيرهم، ولذلك لم يُجعل فيه للأعراب شيء، فإن المهاجرين خرجوا من ديارهم وأموالهم لله، ووصلوا إلى المدينة فقراء، وكان أحقّ الناس بالفيء هم ومن واساهم وآواهم.

قال القاضي عياضٌ (٢): ولذلك كان النبي عَلَيْكُ يُوثِرهم بالخُمس على الأنصار غالبًا، إلا أن يحتاج أحدٌ من الأنصار.

وأما الشافعي (٣) رحمه الله تعالىٰ فإنه أخذ بحديث بُريدة رَضَالِللَّهُ عَنْهُ في الأعراب، فلم ير لهم شيئًا من الفيء، وإنما لهم الصدقة المأخوذة من أغنيائهم المردودة في فقرائهم، كما أن أهل الجهاد وأجناد المسلمين أحقُّ

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «موكولة».

<sup>(</sup>٢) «إكمال المعلم» (٦/ ٣٢، ٣٣). وكلام الشافعي وأبي عبيد أيضًا منقول منه.

<sup>(</sup>٣) انظر نحوه في «الأم» (٥/ ٣٥٠).

بالفيء والصدقة (١).

وذهب أبو عبيد إلى أن هذا الحديث منسوخٌ (٢)، وأن هذا كان حكم من لم يهاجر أولًا في أنه لا حقّ له في الفيء، ولا في الموالاة للمهاجرين، ولا في التوارث بينهم وبين المهاجرين. قال تعالىٰ: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمُ يُهَاجِرُواْ مَا التوارث بينهم وبين المهاجرين. قال تعالىٰ: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمُ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُم مِّن وَلَايَتِهِم مِّن شَيْءٍ حَتَّىٰ يُهَاجِرُوَّا ﴾ [الأنفال: ٧٦]، ثم نسخ ذلك بقوله: ﴿وَلُكُ بِبَعْضٍ ﴾ [الأنفال: ٧٦]، وبقوله ﷺ: ﴿لا هجرة بعد الفتح، ولكن جهادٌ ونيةٌ ﴾ (٣). فلم يكن للأعراب إذ ذاك في الفيء نصيبٌ، فلما اتسعت رقعةُ الإسلام وسقط فرض الهجرة صار للمسلمين كلهم حقٌ في الفيء حتىٰ رعاة الشاء.

قال عمر بن الخطاب رَضِاً لِللهُ عَنهُ: لئن سلَّمني الله ليأتينَّ الراعي نصيبُه من هذا المال لم يَعْرَق فيه جبينُه (٤).

<sup>(</sup>١) في «إكمال المعلم»: «لا حق لهم من الصدقة».

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأموال» (١/ ٣٣٠).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٧٨٣) ومسلم (١٣٥٣) من حديث ابن عباس. وأخرجه مسلم
 (١٨٦٤) أيضًا من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه معمر في «جامعه» (٢٠٠٤٠ عبد الرزاق) \_ ومن طريقه الطبري في «تفسيره» (٢٠ / ٢١) وابن المنذر في «الأوسط» (٦/ ٤٢٠) \_ وأبو عبيد في «الأموال» (٤١، ٥٠٠) والبيهقي في «الكبير» (٦/ ٣٥١) بنحوه. وإسناده صحيح.

وقوله: «فإن سألوك على أن تُنزِلهم على حكم الله فلا تُنزِلهم على حكم الله فلا تُنزِلهم على حكم الله، فإنك لا تدري أتصيب حكم الله فيهم أم لا» فيه حجة ظاهرة على أنه لا يسوغ إطلاق حكم الله على ما لا يعلم العبد أن الله حكم به يقينًا من مسائل الاجتهاد، كما قال بعض السلف (١): ليتَّقِ أحدكم أن يقول: أحلَّ الله كذا أو حرَّم كذا، فيقول الله له كذبتَ، لم أُحِلَّ كذا ولم أُحرِّمه.

وهكذا لا يَسُوع أن يقول: «قال رسول الله عَلَيْهِ» لِما لا يعلم صحته ولا ثقة رُواته، بل إذا رأى أيَّ حديث كان في أي كتاب، يقول: «لقوله عَلَيْهِ»، أو «لنا قوله عَلَيْهِ»، وشهادةٌ على الرسول بما لا يعلم الشاهد(٢).

وكذلك لا يَسُوغ له أن يخبر عن الله وأسمائه وصفاته وأفعاله بما لم

<sup>(</sup>۱) رُوي ذلك عن الربيع بن خُثيم، أخرجه ابن عبد البر في «جامع بيان العلم» (۲۰۹۰)، وابن حزم في «الإحكام» (۲/ ۵۳)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (۱/ ۵۲۹) وغيرهم.

<sup>(</sup>۲) انظر: «المجموع» للنووي (۱/ ۱۳)، ففيه: قال المحققون من أهل الحديث وغيرهم: إذا كان الحديث ضعيفًا لا يقال فيه: «قال رسول الله عَلَيْهِ»... وذلك أن صيغة الجزم تقتضي صحته عن المضاف إليه، فلا ينبغي أن يُطلق إلّا فيما صح، وإلّا فيكون الإنسان في معنى الكاذب عليه. وهذا الأدب أخلّ به جماهير الفقهاء من أصحابنا وغيرهم، بل جماهير أصحاب العلوم مطلقًا ما عدا حذّاق المحدثين، وذلك تساهل قبيح.

يخبر به سبحانه عن نفسه، ولا أخبر به رسوله عنه، كما يستسهله أهل البدع. بل لا يخبر عن الله وأسمائه وصفاته وأفعاله إلا بما أخبر به عن نفسه وأخبر به رسوله عنه. وإذا كان النبي على قد منع الأمير أن يُنزِل أهل الحصن على حكم الله وقال: «لعلك لا تدري أتُصِيبُه أم لا»، فما الظنُّ بالشهادة على الله والحكم عليه بأنه كذا أو ليس كذا؟

والحديث صريحٌ في أن حكم الله سبحانه في الحادثة واحدٌ معينٌ، وأن المجتهد يصيبه تارةً ويخطئه تارةً، وقد نصَّ الأئمة الأربعة علىٰ ذلك صريحًا.

قال أبو عمر بن عبد البر(١): ولا أعلم خلافًا بين الحذَّاق من شيوخ المالكيين - ثم عدَّهم - ثم قال: كلُّ يَحكي أن مذهب مالك في اجتهاد المجتهدين والقائسين إذا اختلفوا فيما يجوز فيه التأويل من نوازل الأحكام أن الحقَّ من ذلك عند الله واحدُّ من أقوالهم واختلافهم، إلا أنَّ كلَّ مجتهدٍ إذا اجتهد كما أُمِر، وبالغ ولم يَأل، وكان من أهل الصناعة، ومعه آلة الاجتهاد فقد أدَّى ما عليه، وليس عليه غيرُ ذلك، وهو مأجورٌ على قصده الصوابَ وإن كان الحق من ذلك واحدًا.

قال: وهذا القول هو الذي عليه أكثر أصحاب الشافعي (٢).

قال: وهو المشهور من قول أبي حنيفة فيما حكاه محمد بن الحسن

<sup>(</sup>١) في «جامع بيان العلم وفضله» (٢/ ٩١٩).

<sup>(</sup>٢) انظر «الأم» (٩/ ٧٧)، و «البرهان» (٢/ ١٣١٩)، و «المستصفى» (٢/ ٥٥٧) وغيرها.

وأبو يوسف والحُذَّاق من أصحابهم (١).

قلت: قال القاضي عبد الوهاب(٢): وقد نص مالك على منع القول بإصابة كل مجتهد فقال: ليس في اختلاف أصحاب رسول الله على منع ورضي عنهم \_ سعةٌ، إنما هو خطأٌ أو صوابٌ.

وسئل أيضًا (٣): ما تقول في قول من يقول: إن كل واحدٍ من المجتهدين مصيبٌ لِما كلِّف؟ فقال: ما هذا هكذا، قولان مختلفان لا يكونان قطُّ صوابًا.

وقد نصَّ علىٰ ذلك الإمام أحمد، فقال في رواية بكر بن محمد عن أبيه (٤): إذا اختلفت الرواية عن النبي ﷺ فأخذ رجل بأحد الحديثين وأخذ آخر بحديث آخر ضده، فالحق عند الله في واحد، وعلىٰ الرجل أن يجتهد، ثم قال: وإذا اختلف آخر عن رجل آخر منهم فالحق واحد، وعلىٰ الرجل أن يجتهد أن يجتهد (٥)، ولا يدري أصاب الحق أم أخطأ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «أصول البزدوي» (ص٦١٥ وما بعدها)، و«أصول السرخسي» (٢/ ١٣١) وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) نقله عنه الزركشي في «البحر المحيط» (٦/٤٥). وقول مالك في «الموافقات» (٥/٥٥).

<sup>(</sup>٣) أي مالك، انظر: «جامع بيان العلم» (٢/ ٩٠٧، ٩٠٧)، و «الإحكام» لابن حزم (٦/ ٨٠)، و «الموافقات» (٥/ ٧٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: «العدّة» لأبي يعلىٰ (٥/ ١٥٤٢)، و «التمهيد» للكلوذاني (٤/ ٣١٠).

<sup>(</sup>٥) «ثم قال... يجتهد» ساقطة من المطبوع.

وأصول الأئمة الأربعة وقواعدهم ونصوصهم على هذا، وأن الصواب من الأقوال كجهة القبلة في الجهات، وعلى هذا أكثر من أربعين دليلاً قد ذكرناها في كتابِ مفرد (١)، وبالله التوفيق.

والمقصود أن قول النبي عَيَّا في حديث بُريدة: «فإنك لا تدري أتصيب حكم الله فيهم أم لا» صريحٌ في (٢) أن حكم الله واحدٌ، وأن المجتهد قد يُصيبه وقد يُخطئه، كما قال في الحديث الآخر: «إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران، وإذا اجتهد فأخطأ فله أجرٌ واحدٌ» (٣). فمن قال: كل مجتهد مصيبٌ بمعنى أنه يصيب حكم الله الذي حكم به في نفس الأمر فقوله خطأ، وإن أراد أنه مصيب (٤) للأجر بمعنى أنه مطيعٌ لله في أداء ما كُلِّف به، فقوله صحيح إذا استفرغ المجتهد وُسْعَه وبذلَ جهدَه.

## فصل

فلنرجع إلى الكلام في أحكام الجزية.

قال تعالىٰ: ﴿قَاتِلُواْ أَلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ طِاللَّهِ وَلَا طِالْيَوْمِ أَلْآخِرِ وَلَا يَعَالَىٰ: ﴿قَاتِلُواْ أَلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ دِينَ أَلْحَقِ مِنَ أَلَّذِينَ أُوتُواْ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ أَللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ أَلْحَقِ مِنَ أَلَّذِينَ أُوتُواْ

<sup>(</sup>١) لعله الكتاب الذي أشار إليه في «تهذيب السنن» (٣/ ١٣٧) بقوله: «كتاب مفرد في الاجتهاد»، وفي «مفتاح دار السعادة» (١/ ١٥٥) بقوله: «كتاب الاجتهاد والتقليد».

<sup>(</sup>٢) «فيهم أم لا صريح في» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٣٥٢) ومسلم (١٧١٦) من حديث عمرو بن العاص بنحوه.

<sup>(</sup>٤) «بمعنىٰ أنه... مصيب» ساقطة من المطبوع.

أَلْكِتَابَ حَتَّىٰ يُعْطُواْ أَلْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَلْغِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩].

فالجزية هي الخراج المضروب على رؤوس الكفار إذلالًا وصَغارًا، والمعنى: حتى يُعطوا الخراج عن رقابهم.

واختُلف في اشتقاقها، فقال القاضي في «الأحكام السلطانية»(١): اسمها مشتقٌ من الجزاء، إما جزاءً علىٰ كفرهم لأخذها منهم صَغارًا، أو جزاءً علىٰ أماننا لهم لأخذِها منهم رفقًا.

قال صاحب «المغني» (٢): هي مشتقة من جزاه بمعنى قضاه، لقوله: ﴿ لَا تَجُزِى نَفْسٌ عَن نَفْسٍ شَيْعًا ﴾ [البقرة: ٤٧]. فتكون الجزية مثل الفدية. قال شيخنا: والأول أصح، وهذا يرجع إلى أنها عقوبة أو أجرة .

وأما قوله: ﴿عَن يَدِ﴾، فهو في موضع النصب على الحال، أي يعطوها أذِلّاء مقهورين. هذا هو الصحيح في الآية.

وقالت طائفة (٣): المعنى من يدٍ إلى يدٍ نقدًا غير نسيئةٍ.

وقالت فرقةٌ (٤): من يده إلىٰ يد الآخذ، لا باعثًا بها ولا موكِّلًا في دفعها.

<sup>(</sup>١) (ص١٥٣). وهو صادر عن «الأحكام السلطانية» للماوردي (ص٢٢١).

<sup>(</sup>٢) (٣) (٢).

<sup>(</sup>٣) منهم شريك وعثمان بن مقسم، انظر: «زاد المسير» (٣/ ٢٠٤)، و «تفسير البغوي» (٢/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٤) روي ذلك عن ابن عباس، انظر «تفسير البغوي» (٢/ ٢٨٢)، و «تفسير القرطبي»

وقالت طائفةُ (١): معناه عن إنعامٍ منكم عليهم بإقراركم لهم وبالقبول منهم.

والصحيح القول الأول، وعليه الناس.

وأبعدَ كلَّ البعد ولم يُصِبُ مراد الله من قال (٢): المعنى: عن يدٍ منهم، أي عن قدرةٍ على أدائها، فلا تُؤخذ من عاجزٍ عنها. وهذا الحكم صحيح، وحملُ الآية عليه باطلٌ، ولم يفسِّر به أحدُّ من الصحابة ولا التابعين ولا سلف الأمة، وإنما هو من حذاقة بعض المتأخرين.

وقوله تعالىٰ: ﴿وَهُمْ صَاغِرُونَ﴾ حالٌ أخرى، فالأول حال المسلمين في أخذ الجزية منهم أن يأخذوها بقهرٍ وعن يدٍ، والثاني حال الدافع لها أن يدفعها وهو صاغرٌ ذليلٌ.

واختلف الناس في تفسير «الصغار» الذي يكونون عليه وقت أداء الجزية، فقال عكرمة (٣): أن يدفعها وهو قائم، ويكون الآخذ جالسًا.

وقالت طائفةٌ (٤): أن يأتي بها بنفسه ماشيًا لا راكبًا، ويُطال وقوفُه عند

<sup>(</sup>٨/ ١١٥)، و «الوسيط» للواحدي (٢/ ٤٨٩)، و «زاد المسير» (٣/ ٢٠).

<sup>(</sup>۱) انظر: «معاني القرآن» للزجاج (۲/ ٤٤٢)، و «تفسير البغوي» (۲/ ۲۸۲)، و «زاد المسير» (۳/ ٤٢٠).

<sup>(</sup>٢) نقله الماوردي في «النكت والعيون» (٢/ ١٢٨)، و «الأحكام السلطانية» (ص٢٢٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في «تفسيره» (١١/ ٤٠٨)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (٦/ ١٧٨٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير الطبري» (١١/ ٤٠٨)، و «تفسير البغوي» (٢/ ٢٨٢)، و «النكت

إتيانه بها، ويُجَرُّ إلى الموضع الذي تُؤخذ منه بالعنف، ثم تُجَرُّ يدُه ويُمتَهَن.

وهذا كله مما لا دليل عليه، ولا هو مقتضى الآية، ولا نُقِل عن رسول الله عَلَيْةُ ولا عن الصحابة أنهم فعلوا ذلك.

والصواب في الآية أن الصَّغار هو التزامهم لجريان أحكام الملَّة عليهم وإعطاء الجزية، فإن التزام ذلك هو الصَّغار.

وقد قال الإمام أحمد في رواية حنبل(١): كانوا يجرون في أيديهم ويختمون في أعناقهم إذا لم يُؤدُّوا، [قيل له: فترى ذلك؟ قال: نعم، وهو] الصَّغار الذي قال الله تعالى: ﴿وَهُمُ صَلْغِرُونَ﴾.

وهذا يدلُّ علىٰ أن الذمّي إذا بذلَ ما عليه والتزم الصَّغار لم يحتج إلىٰ أن يُجَرَّ بيده ويُضْرَب.

وقد قال في رواية مهنا بن يحيى (٢): يُستحبُّ أن يتعبوا في الجزية.

قال القاضي (٣): ولم يُرِد تعذيبَهم ولا تكليفَهم فوقَ طاقتهم، وإنما أراد الاستخفاف بهم وإذلالَهم.

<sup>=</sup> والعيون» (٢/ ١٢٨)، و «زاد المسير» (٣/ ٤٢١)، و «المغني» (١٣/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>١) «الجامع» للخلال (١/ ١٦٤، ١٦٥) ومنه الزيادة. وفيه: «وكانوا يحدّون».

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ١٦٥). وفيه: «يبعثوا» تصحيف.

 <sup>(</sup>٣) لم أجد كلامه في المصادر التي رجعت إليها، ولعله فيما لم يصل إلينا من كتابه
 «التعليقة».

قلت: لما كانت يد المعطي العليا ويد الآخذ السفلي احترز الأئمة أن يكون الأمر كذلك في الجزية، وأخذوها على وجهٍ تكون يد المعطي السفلي ويد الآخذ العليا.

قال القاضي أبو يعلى: وفي هذا دلالةٌ على أن هؤلاء النصارى الذين يتولَّون أعمال السلطان، ويظهر منهم الظلمُ والاستعلاء على المسلمين وأخذُ الضرائب= لا ذمَّة لهم، وأن دماءهم مباحةٌ؛ لأن الله تعالى وصفهم بإعطاء الجزية على وجه الصَّغار والذُّل.

وهذا الذي استنبطه القاضي من أصحِّ الاستنباط؛ فإن الله سبحانه وتعالى مدَّ القتال إلى غاية، وهي إعطاء الجزية مع الصغار، فإذا كانت حالة النصراني وغيره من أهل الجزية منافية للذُّل والصَّغار فلا عصمة لدمِه ولا ماله، وليست له ذمَّةُ. ومن هاهنا اشترط عليهم أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رَضَيُليَّهُ عَنْهُ تلك الشروط التي فيها صَغارهم وإذلالهم، وأنهم متى خرجوا عن شيء منها فلا عهد لهم ولا ذمة، وقد حلَّ للمسلمين منهم ما يَحِلُّ من أهل الشقاق والمعاندة.

وسنذكر إن شاء الله في آخر الجواب الشروطَ العمرية وشرحها.

## فصل

وقد تبيَّن بما ذكرنا أن الجزية وُضِعتْ صَغارًا وإذلالًا للكفار، لا أجرةً عن سكنى الدار، وذكرنا أنها لو كانت أجرةً لوجبتْ علىٰ النساء والصبيان والزَّمْنىٰ

والعميان. ولو كانت أجرةً لما أنفَتْ منها العرب من نصارئ بني تغلب وغيرهم، والتزموا ضِعْفَ ما يؤخذ من المسلمين من زكاة أموالهم، ولو كانت أجرةً لكانت مقدَّرة المدَّة كسائر الإجارات. ولو كانت أجرةً لما وَجَبتْ بوصف الإذلال والصَّغار. ولو كانت أجرةً لكانت مقدَّرةً بحسب المنفعة، فإن سكنى الدار قد يُساوي في السنة أضعاف أضعاف الجزية المقدرة. ولو كانت أجرةً لما وجبتْ على الذمي أجرةُ دارٍ أو أرضٍ يسكنها إذا استأجرها من بيت المال، ولو كانت أجرةً لكانت أجرةً لكانت أجرةً لكانت أجرةً لكانت أجرةً لما

وبالجملة ففساد هذا القول يُعلم من وجوهٍ كثيرةٍ.

وقد اختلف أئمة الإسلام في تقدير الجزية، فقال الشافعي (١) رحمه الله تعالى: ويُجعل على الفقير المعتمل دينارٌ، وعلى المتوسط ديناران، وعلى الغني أربعة دنانير. وأقلُ ما يُؤخذ دينارٌ، وأكثره ما وقع عليه التراضي، ولا يجوز أن يُنقص من دينارٍ.

وقال أصحاب مالك (٢): أكثر الجزية أربعة دنانير على أهل الذهب، وأربعون درهمًا على أهل الوَرِق، ولا يُزاد على ذلك. فإن كان منهم ضعيفٌ خُفِّف عنه بقدر ما يراه الإمام.

<sup>(</sup>١) انظر: «الأم» (٥/ ٤٢٤، ٢٨)، و «التنبيه» للشيرازي (ص٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «عقد الجواهر الثمينة» (١/ ٤٨٨).

وقال ابن القاسم (١): لا يُنقَص من فرض عمر رَضَايَّلَهُ عَنْهُ لمعسرٍ، ولا يُزاد عليه لغني.

وقال القاضي أبو الحسن (٢): لاحدَّ لأقلها، قال: وقيل: أقلُّها دينارُ أو عشرة دراهم.

وقال أصحاب أبي حنيفة (٣) رحمهم الله تعالى: تُوضَع على الغني ثمانيةٌ وأربعون درهمًا، وعلى المتوسط أربعةٌ وعشرون، وعلى الفقير اثنا عشر.

ثم اختلفوا في حد الغني والفقير والمتوسط، قالوا: والمختار أن يُنظَر في كل بلدٍ إلىٰ حال أهله وما يعتبرونه في ذلك، فإن عادة البلاد في ذلك مختلفةٌ.

وأما الإمام أحمد رحمه الله تعالىٰ فقد اختلفت الرواية عنه، فنقل أكثر أصحابه عنه أنها مقدَّرة الأقل والأكثر، فتؤخذ من الفقير المعتمل اثنا عشر درهمًا، ومن المتوسط أربعةٌ وعشرون، ومن الموسر ثمانيةٌ وأربعون.

قال (٤) حربٌ في «مسائله» (٥): وسألت أبا عبد الله قلت: خراج الرؤوس إذا كان الذمي غنيًا؟ قال: ثمانيةٌ وأربعون درهمًا، قلت: فإن كان دون ذلك؟

<sup>(</sup>١) كما في المصدر السابق. والكلام متصل بما قبله.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الاختيار لتعليل المختار» للموصلي (٤/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٤) من هنا إلىٰ بداية الفصل الآتي في ورقة مستقلة مستدركة في الأصل.

<sup>(</sup>٥) نقله الخلال في «الجامع» (١/١٦٧).

قال: أربعةٌ وعشرون، قلت: فإن كان دون ذلك؟ قال: اثنا عشر (١)، قلت: فليسَ دون اثنى عشر شيء (٢)؟ قال: لا.

وقال في رواية ابنه صالح وإبراهيم بن هانئ وأبي الحارث (٣): أكثر ما يؤخذ في الجزية ثمانية وأربعون، والمتوسط أربعة وعشرون، والفقير اثنا عشر. زاد في رواية أبي الحارث (٤): أن عمر ضربَ على الغني ثمانية وأربعين، وعلى الفقير اثني عشر (٥).

قال الخلال<sup>(٦)</sup>: والذي عليه العمل من قول أبي عبد الله: أن للإمام أن يزيد في ذلك وينقص، وليس لمن دونه أن يفعل ذلك. وقد روى يعقوب بن بختان خاصة عن أبي عبد الله أنه لا يجوز للإمام أن ينقص من ذلك. وروى عن أبي عبد الله أصحابه في عشرة مواضع أنه لا بأسَ بذلك.

قال (٧): ولعل أبا عبد الله تكلَّم بهذا في وقتٍ، والعمل من قوله على ما رواه الجماعة أنه لا بأسَ للإمام أن يزيد في ذلك وينقص، وقد أشبعَ الحجة في ذلك.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «أربعة عشر»، وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «شيئًا».

<sup>(</sup>٣) روايتهم عند الخلال في «الجامع» (١٦٧/١).

<sup>(</sup>٤) بل في رواية صالح في المصدر السابق (١/١٦٧).

<sup>(</sup>٥) سيأتي تخريجه (ص٤٥).

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه (١/٩٩١).

<sup>(</sup>V) المصدر نفسه، والكلام مستمر.

وقال الأثرم (١): سمعت أبا عبد الله يُسأَل عن الجزية كم هي؟ قال: وضع عمر رَضَيَّلِيَّهُ عَنهُ ثمانيةً وأربعين وأربعةً وعشرين واثني عشر. قيل له: كيف هذا؟ قال: على قدر ما يُطيقون. قيل: فيُزاد في هذا اليوم ويُنقص؟ قال: نعم، يُزاد فيه ويُنقَص على قدر طاقتهم، وعلىٰ قدر ما يرى الإمام.

وقال أبو طالب<sup>(۲)</sup>: وسألت أبا عبد الله عن حديث عثمان بن حُنيفٍ تذهب إليه في الجزية (۳)؟ قال: نعم. قلت: ترى الزيادة؟ قال: لمكان قول عمر رَضَوَالِللهُ عَنْهُ: [أنا زدتُ عليهم]، فإن زاد فأرجو أن لا بأسَ إذا كانوا مطيقين، مثل ما قال عمر رَضَوَالِلهُ عَنْهُ.

وقال أحمد بن القاسم (٤): سئل أبو عبد الله عن جزية الرؤوس، وقيل له: بلغك أن عمر رَضَيَلَهُ عَنْهُ جعلها على قدْرِ اليسار من أهل الذمة: اثنا عشر وأربعة وعشرون (٥) وثمانية وأربعون؟ قال: [هكذا] على قدر طاقتهم. فكيف يصنع به إذا كان فقيرًا لا يقدر [على] ثمانية وأربعين؟ [قال: إنما هو على قدر الطاقة. قيل له: فيزاد عليهم أكثر من ثمانية وأربعين؟] قال: على حديث الحكم عن عمرو (٢) بن ميمونٍ أنه قال: والله إن زدتُ عليهم درهمين

المصدر نفسه (۱/۱۲۹).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ١٧٠). ومنه الزيادة. وسيأتي حديث عثمان بن حنيف (ص١٦٢).

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «بالجزية» خلاف الأصل ومصدر المؤلف.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (١/ ١٧٠). ومنه الزيادة.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «وأربعة عشر» خطأ.

<sup>(</sup>٦) في المطبوع: «عمر» خطأ.

لا يُجهِدهم، قال: وكانت ثمانيةً وأربعين فجعلها خمسين. قال: ولم يبين قوله في الزيادة أكثر من هذا.

قلت لأبي عبد الله(١): يحكى عن الشافعي أنه قال: إذا سأل أهل الحرب أن يؤدُّوا إلى الإمام عن رؤوسهم دينارًا [دينارًا] لم يجز له أن يحاربهم؛ لأنهم قد بذلوا ما حدَّ النبي عليه. فأعجبَه هذا وفكّر فيه، ثم تبسّم وقال: مسألة فيها نظر.

وقال صالح بن أحمد (٢): وسألتُ أبي: [إلى] أيّ شيء تذهب في الجزية؟ قال: أما أهل الشام [ف] على ما وظف (٣) عمر رَضَوَلَكُ عَنْهُ أربعة دنانير وكسوةٌ وزيتٌ، وأما أهل اليمن فعلىٰ كل حالمٍ دينارٌ، وأما أهل العراق فعلىٰ ما يؤخذ منهم.

وقال الأثرم (٤) لأبي عبد الله: على أهل اليمن دينارٌ، شيء لا يزاد عليهم؟ قال: نعم. قيل له: ولا يؤخذ منهم ثمانيةٌ وأربعون؟ قال: كل قوم على سنّتهم. ثم قال: أهل الشام خلاف غيرهم أيضًا، وكل قوم على ما قد جُعلوا عليه.

فقد ضمِنَ مذهبه أربع رواياتٍ:

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (١/ ١٧٠). والكلام متصل بما قبله.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ١٧١).

<sup>(</sup>٣) في الأصل و «الجامع»: «وصف». والتصويب من «مسائل صالح» (١/٢١٦).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (١/ ١٧١).

إحداها: أنه لا يُزاد فيها ولا يُنقَص على ما وضعه عمر رَضِاًلِللَّهُ عَنْهُ.

والثانية: تجوز الزيادة والنقصان على ما يراه الإمام، قال الخلال: وهو الذي عليه العمل من مذهبه (١).

والثالثة: تجوز الزيادة دون النقصان.

والرابعة: أن أهل اليمن خاصةً لا يزاد عليهم ولا ينقص.

### فصل

ولا يتعيَّن في الجزية ذهبُ ولا فضّةُ، بل يجوز أخذها مما تيسَّر من أموالهم من ثيابٍ وسلاحٍ يعملونه، وحديدٍ ونُحاسٍ ومَواشٍ وحبوبٍ وعُروضٍ وغير ذلك.

وقد دلَّ علىٰ ذلك سنة رسول الله ﷺ وعمل خلفائه الراشدين، وهو مذهب الشافعي وأبي عبيد.

ونصَّ عليه أحمد في رواية الأثرم (٢)، وقد سأله: يؤخذ في الجزية غيرُ الذهب والفضة؟ قال: نعم، دينارٌ أو قيمته مَعَافر.

والمَعَافر ثيابٌ تكون باليمن.

وذهب في ذلك إلى حديث معاذٍ رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ، الذي رواه في «مسنده» (٣)

<sup>(</sup>١) «من مذهبه» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٢) كما في «الجامع» للخلال (١٦٨/١).

<sup>(</sup>٣) برقم (٢٢٠١٣، ٢٢٠،٣٧)، وأخرجه أيضًا أبو داود (٣٠٣٨،١٥٧٦) والترمذي

بإسناد جيدٍ عن معاذٍ رَضَّالِللهُ عَنْهُ أَن رسول الله عَلَيْهُ لما بعثه إلى اليمن أمره أن يأخذ من كل حالم دينارًا أو عِدْلَه مَعافِر. ورواه أهل السنن، وقال الترمذي: حديث حسن.

وكذلك أهل نجران لم يأخذ في جزيتهم ذهبًا ولا فضة، وإنما أخذ منهم الحُلَل والسِّلاح. فروى أبو داود في «سننه» (١) عن ابن عباس رَخِوَلَيَّهُ عَنْهُا قال: صالح رسول الله عَلِيَّةُ أهلَ نجران علىٰ ألفَي حُلَّةٍ \_ النصف في صفر والنصف في رجب \_ يؤدُّونها إلىٰ المسلمين، وعارية (٢) ثلاثين درعًا وثلاثين فرسًا وثلاثين بعيرًا وثلاثين من كل صنفٍ من أصناف السلاح يغزون (٣) بها، والمسلمون ضامنون لها حتىٰ يردُّوها عليهم إن كان باليمن كيدٌ أو غَدرةٌ؛ علىٰ أن لا تُهدَم لهم بِيعةٌ، ولا يُخرَج لهم قَسُّ، ولا يُفتنون عن دينهم، ما لم

<sup>(</sup>٦٢٣) والنسائي (٢٤٥٠) وابن خزيمة (٢٢٦٨) وابن حبان (٤٨٨٦) والحاكم (٢٢٦٨)، كلهم من حديث الأعمش، عن أبي وائل، عن مسروق (ولم يُذكر في بعض الطرق، وذكره أصح)، عن معاذ. وهذا إسناد جيِّد كما قال المؤلف. وقد روي عن مسروق وغيره مرسلًا إلا أن وصله صحيح. انظر: «العلل» للدارقطني (٩٨٥).

<sup>(</sup>۱) برقم (۳۰ ٤۱) ومن طريقه الضياء في «المختارة» (۹ / ۰۰ ) من حديث السُّدِّي عن ابن عبّاس. وفي سماع السدي من ابن عباس نظر، ولكن له شواهد مرسلة تعضده، كما في التعليق على «زاد المعاد» (۳/ ۱۸۱، ۱۸۱). ويُزاد عليها شاهد من «مغازي عروة» من رواية ابن لهيعة عن أبي الأسود عنه، أخرجه أبو عبيد في «الأموال» (۹۱ ٥).

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «وعلىٰ» خلاف ما في الأصل والسنن.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «يقرون» تحريف.

يُحدِثوا حَدَثًا أو يأكلوا الربا.

وهو صريحٌ في أن أهل الذمة إذا أحدثوا في الإسلام أو لم يلتزموا ما شرطوا عليهم فلا ذمة لهم، وقد دلَّ علىٰ ذلك القرآن والسنة واتفاق الصحابة رَضَاً لللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ (١).

قال الزهري: أول من أعطى الجزية أهلُ نجران، وكانوا نصاري (٢)، وقد أُخذ منهم الحُلَل.

وكان عمر بن الخطاب رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ يأخذ النَّعَم في الجزية (٣).

وكان علي بن أبي طالب رَضَالِللهُ عَنهُ يأخذ الجزية من كل ذي صَنْعةٍ من متاعه؛ من صاحب الإبر إبرًا، ومن صاحب المسالِّ مَسَالٌ (٤)، ومن صاحب الحبال حبالًا، ثم يدعو الناس فيعطيهم الذهب والفضة فيقتسمونه، ثم يقول: خذوا فاقتسِموا، فيقولون: لا حاجة لنا فيه، فيقول: أخذتم خياره وتركتم

<sup>(</sup>١) في الفصل السادس من الشروط العمرية في آخر الكتاب.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) كما في «الأم» (٢٢٦/٣) و «الأموال» لأبي عبيد (١٢٢) و «السنن الكبير» للبيهقي (٧/ ٣٥) من حديث مالك \_ وهو في «الموطأ» برواية محمد (٣٣٤) \_ عن زيد بن أسلم عن أبيه. وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل وموضع من كتاب «الأموال» وسائر المصادر، و «المَسالُ» جمع المِسلَّة، وهي الإبرة العظيمة الضخمة، ويؤيده العطف على صاحب الإبر. وفي المطبوع وموضع من كتاب «الأموال»: «المَسان» جمع المِسَنِّ، وهو آلة السَنِّ أي: آلة تحديد السكين ونحوه.

# شراره؟ لَتحمِلُنَّه (١)!

فيؤخذ من عُروضه بقدر ما عليه من الجزية، هذه سنة رسول الله عليه وخلفائه التي لا مَعدلَ عنها. فقد تبيَّن أن الجزية غير مقدَّرةٍ بالشرع تقديرًا لا يقبل الزيادة والنقصان، ولا معيَّنة الجنس.

قال الخلال<sup>(۲)</sup>: العمل في قول أبي عبد الله على ما رواه الجماعة أنه لا بأسَ للإمام أن يزيد في ذلك وينقص، على ما رواه عنه أصحابه<sup>(۳)</sup> في عشرة مواضع، فاستقرَّ قوله على ذلك.

وهذا قول سفيان الثوري وأبي عبيد وغيرهم من أهل العلم.

وأول من جعل الجزية على ثلاث طبقاتٍ عمر بن الخطاب رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ، جعلها على الغني ثمانية وأربعين درهمًا، وعلى المتوسط أربعة وعشرين، وعلى الفقير اثني عشر (٤). وصالح بني تغلبَ على مثلي ما على المسلمين من الزكاة (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو عبيد في «الأموال» (۱۲۱ واللفظ له، ۹۳۹) وابن زنجويه (۱۷۵) وابن أبي شيبة (۳۳۵۷) بإسناد جيِّد.

<sup>(</sup>٢) في «الجامع» (١/ ١٦٩). والمؤلف صادر عن «المغني» (١٣/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٣) بعدها في المطبوع: «معينة الجنس»، ومكانها الصحيح قبل سطرين.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة (١٠٨٢٥) وأبو عبيد في «الأموال» (١٠٧،١٠٦) وابن زنجويه (٢٠١،١٥٦) من طرق.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة (١٠٦٨٤) وأبو عبيد (٧٢، ٧٤، ١٤٩٩، ١٥٠٠).

وهذا يدلُّ علىٰ أنها إلىٰ رأي الأمام، ولولا ذلك لكانت علىٰ قدرٍ واحدٍ في جميع المواضع، ولم يجُزْ أن تختلف.

وقال البخاري<sup>(۱)</sup>: قال ابن عيينة: عن ابن أبي نَجيحٍ قلت لمجاهدٍ: ما شأن أهل الشام عليهم أربعة دنانير، وأهل اليمن عليهم دينارٌ؟ قال: جُعل ذلك من أجل اليسار.

وقد زادها عمر أيضًا على ثمانيةٍ وأربعين فصيَّرها خمسين درهمًا(٢).

واحتج الشافعي (٣) رحمه الله تعالى بأن الواجب دينارٌ على الغني والفقير والمتوسط بأن النبي عَلَيْهُ قدَّرها بذلك في حديث معاذ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ، وأمره أن يأخذ من كل حالم دينارًا، ولم يُفرِّق بين غني وفقير، ولا (٤) جعلهم ثلاث طبقات، وسنة رسول الله عَلَيْهِ أحقُ أن تُتَبع من اجتهاد عمر.

ونازعه الجمهور في ذلك وقالوا: لا منافاة بين سنة رسول الله على وبين ما فعله عمر رَضِاً لِللهُ عَنْهُ، بل هو من سنته أيضًا. وقد قرن رسول الله على بين سنته وسنة خلفائه في الاتباع (٥)، فما سنّه خلفاؤه فهو كسنّتِه في الاتباع. وهذا

<sup>(</sup>١) في «صحيحه» (كتاب الجزية) وقد تقدم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو عبيد (١٠٨) ـ وعنه ابن زنجويه (١٥٩) ـ وأبو القاسم البغوي في «مسند ابن الجعد» (١٤٨) والبيهقي في «الكبير» (١٩٦/٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأم» (٥/ ٢٥٥ وما بعدها)، و«المغني» (١١١/١٣).

<sup>(</sup>٤) «لا) ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٥) في حديث العرباض بن سارية الذي أخرجه أبو داود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦)

الذي فعله عمر رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ اشتهر بين الصحابة، ولم ينكره منكرٌ، ولا خالفه فيه واحدٌ منهم البتة، واستقرَّ عليه عمل الخلفاء والأئمة بعده، فلا يجوز أن يكون خطأً أصلًا.

وقد نصَّ الشافعي على استحباب العمل به فقال (١): الواجب على كل رجل دينارٌ، لا يُجزئ أقلُ من ذلك. فإن كان الذميّ مُقِلَّا ولم يكن مُوسِرًا ولا متوسطًا عقد له الإمام الذمة على دينارٍ في كل سنة. وإن كان متوسطًا فيستحبُّ أن يقول له الإمام: جزيةُ مثلك ديناران، فلا أعقد لك ذمة على أقلَ منهما، ويحمل عليه بالكلام، فإن لم يقبل حملَ عليه بعشيرته وأهله، فإن لم يقبل وأقام على بذل الدينار قبل منه وعَقد له الذمة. وإن كان موسرًا فيستحب أن يقال: جزيةُ مثلك أربعة دنانير لا أقبل منك أقلَّ منها، ويتحامل عليه بالكلام، ويحمل عليه بعشيرته وقومه، فإن لم يفعل وأقام على بذل الدينار قبل منه وعُقِدت له الذمة عليه.

قلت: ولا يخلو حديث معاذٍ من أحد وجوهٍ ثلاثةٍ:

الأول: أن يكون أمره بذلك؛ لأن الغالب على أهل ذمة اليمن إذ ذاك الفقر. وقد أشار مجاهدٌ إلى ذلك في قوله: إنما جُعِل على أهل الشام ثمانيةٌ وأربعون درهمًا من أجل اليسار.

الوجه الثاني: أنهم كانوا قد أُقرُّوا بالجزية، ولم يتميز الغني منهم من الفقير،

وغيرهما، وصححه الترمذي وابن حبان (٥) والحاكم (١/ ٩٥).

<sup>(</sup>١) لم أجد قوله في «الأم» ولا غيره من المصادر التي رجعتُ إليها.

والصحابة إذ ذاك لم يسكنوا اليمن، بل كانوا مع النبي عَلَيْ إذ هو حيّ بين أظهرهم، فلما لم يتفرّ غوا لتمييز غنيهم من فقيرهم جعل رسول الله عَلَيْ الجزية كلها طبقة واحدةً. فلما مات رسول الله عَلَيْ وتفرق الصحابة في البلاد وسكنوا الشام تفرغوا لتمييز طبقات أهل الذمة، ومعرفة غنيهم وفقيرهم ومتوسطهم، فجعلوهم ثلاث طبقات، وأخذوا من كل طبقةٍ ما لا يَشُقُ عليهم إعطاؤه.

الوجه الثالث: أن النبي عَلَيْهُ لم يقدِّرها تقديرًا عامًّا لا يقبل التغيير، بل ذلك موكولٌ إلى المصلحة واجتهاد الإمام. فكانت المصلحة في زمانه أخذَها من أهل اليمن على السواء، وكانت المصلحة في زمن خلفائه الراشدين أخذَها من أهل الشام ومصر والعراق على قدر يَسارِهم وأموالهم. وهكذا فعل رسول الله عَلَيْهُ، فإنه أخذها من أهل نجران حُلَلًا في قِسطَينِ، قسطٍ في صفرٍ وقسطٍ في رجبِ.

وقال مالك (١): عن نافع عن أسلم أن عمر رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ ضرب الجزية على أهل الذهب أربعين درهمًا، ومع ذلك أرزاق المسلمين وضيافة ثلاثة أيام.

وقال الليث بن سعد: عن كثير بن فَرْقد ومحمد بن عبد الرحمن [عن نافع] عن أسلم، عن عمر رَضِيَاللَّهُ عَنْهُ: أنه ضرب الجزية علىٰ أهل الشام\_أو قال:

<sup>(</sup>۱) في «الموطأ» (۷۵۷) ومن طريقه أخرجه أبو عبيد (۱۰۳). وأخرجه أيضًا عبد الرزاق (۱۰،۹۰،۱۰،۹۰) وأبو عبيد (۱۰؛۵) وابن زنجويه (۱۰،۱۵) من طرق عن نافع به مطولًا ـ وسيأتي لفظه ـ ومختصرًا.

على أهل الذهب \_ أربعة دنانير، وأرزاق المسلمين من الحنطة مُدَّين وثلاثة أقساطِ زيتٍ لكل إنسانٍ كلَّ شهرٍ. وعلى أهل الوَرِق أربعين درهمًا وخمسة عشر صاعًا لكل إنسانٍ. قال: ومن كان من أهل مصر فإرْدَبُّ (١) كلَّ شهرٍ لكل إنسانٍ. قال: ولا أدري كم [ذكر لكل إنسانٍ] من الوَدَكِ (٢) والعسل (٣).

وعلىٰ هذا فلو كان فيهم من لا يقدر إلا علىٰ بعض دينار لوجب قبوله منه بحسب قدرته. وهذا قياسُ جميع الواجبات إذا قدرَ علىٰ أداء بعضها وعجزَ عن جميعها، كمن قدرَ علىٰ أداء بعض الدَّين، وإخراج بعض صاع الفطرة، وأداء بعض النفقة إذ لا يقدر علىٰ تمامها، وغسْل بعض أعضائه إذا عجزَ عن غسْل جميعها، وقراءة بعض الفاتحة في الصلاة إذا عجزَ عن جميعها، ونظائر ذلك.

قال أبو عبيد (٤): والذي اخترناه أن عليهم الزيادة كما يكون لهم النقصان، للزيادة التي زادها عمر رَضِ الله على وظيفة النبي عَلَيْهُ، وللزيادة التي زادها هو نفسُه حين كانت ثمانية وأربعين فجعلها خمسين. ولو عجز أحدهم عن دينارٍ لحَطَّه من ذلك، حتى قد رُوِي عنه أنه أجرى على شيخ

<sup>(</sup>١) الإردبُّ: مكيال يسع أربعة وعشرين صاعًا.

<sup>(</sup>٢) الودك: دسم اللحم ودهنه الذي يستخرج منه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو عبيد (١٠٤) عن يحيى بن بكير، وابنُ زنجويه (١٥٦) عن عبد الله بن صالح، كلاهما عن الليث به. واللفظ لأبي عبيد.

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١/ ٩٧).

منهم من بيت المال(١)، وذلك أنه مرَّ به وهو يسأل على الأبواب، وفعله عمر بن عبد العزيز(٢).

قال أبو عبيد: ولو علم عمر أن فيها سنَّةً موقَّتةً من رسول الله عَلَيْكُ ما تعدَّاها إلىٰ غيرها.

### فصل

ولا يحلُّ تكليفُهم ما لا يقدرون عليه، ولا تعذيبُهم على أدائها، ولا حبسُهم وضربُهم.

قال أبو عبيد (٣): حدثنا أبو معاوية، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن (٤) هشام بن حكيم بن حزام أنه مرَّ علىٰ قوم يُعذَّبون في الجزية بفلسطين، فقال هشامٌ: سمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول: «إن الله يعذِّب يومَ القيامة الذين يعذِّبون الناسَ في الدنيا».

وقال الزهري: عن عروة بن الزبير أنَّ عِياض بن غَنْم رأى نَبَطًا(٥)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو يوسف في «الخراج» (۲۷۷ - نشرة البناً) بإسناد ضعيف، فيه عمر بن نافع الثقفي، قال ابن معين: ليس بشيء. ولكن له شاهد من أثر عمر بن عبد العزيز عن عمر بلاغًا، وسيأتي.

<sup>(</sup>٢) سيأتي الأثر بإسناده (ص٥٥)، وثَمَّ تخريجه.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» برقم (١١٤). والحديث عند مسلم (٢٦١٣) من طرق عن هشام به.

<sup>(</sup>٤) في المطبوع: «وعن» خطأ.

<sup>(</sup>٥) شعبٌ سامي كانت له دولة في شمال شبه الجزيرة العربية، وعاصمتهم سَلْع، وتُعرف

يُشمَّسون (١) في الجزية فقال لصاحبهم: إني سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن الله تبارك وتعالىٰ يُعذِّب يومَ القيامة الذين يعذِّبون الناسَ في الدنيا» (٢).

وقال الزهري: عن عروة بن الزبير أن هشام بن حكيمٍ هو الذي قال ذلك لعِياض بن غَنْم (٣).

قال(٤): [حدثنا] نُعيم بن حمادٍ، عن بقية بن الوليد، عن صفوان بن

اليوم بالبتراء. وأُطلق اللفظ أخيرًا علىٰ أخلاط الناس من غير العرب.

<sup>(</sup>۱) كذا في الأصل، وفي مطبوعة «الأموال» لأبي عبيد: «يُعذَّبون»، والظاهر أنه تصحيف، فقد أخرجه ابن زنجويه من الطريق نفسه بلفظ: «يشمَّسون». ومعناه: يُوقَفون في الشمس يعذَّبون بحرِّها.

<sup>(</sup>۲) «الأموال» (۱۱۵) وكذا ابن زنجويه (۱۷۰)، كلاهما عن عبد الله بن صالح عن الليث، عن يونس، عن الزهري به. وهو في «مسند أحمد» (۱۵۳۳٤) من طريق آخر عن يونس به. ولفظ هذه الروايات مقلوب، والذي في عامَّة الطرق أن هشام بن حكيم قال ذلك لعياض بن غنم، كما سيأتي.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١١٦)، وكذا أحمد (١٥٣٥) وابن زنجويه (١٦٩)، كلهم عن أبي اليمان، عن شعيب بن أبي حمزة، عن الزهري. وأخرجه ابن حبان (٢١٢) من طريق الزُّبَيدي عن الزهري به. وأخرجه مسلم (٢٦١٣) وأبو داود (٣٠٤٥) والنسائي في «الكبرئ» (٨٧١٨) من طريق ابن وهب عن يونس عن الزهري به، ولكن دون تسمية عياض.

<sup>(</sup>٤) أبو عبيد في «الأموال» (١١٧). وأخرجه أيضًا أحمد (١٥٣٣٣) وابن أبي عاصم في «السنة» (١١٣٠) والطبراني في «مسند الشاميين» (٩٧٧) من طرق عن صفوان بن عمرو به. رجاله ثقات، إلا أن شُريح بن عُبيد يُرسل كثيرًا، وقيل: إنه لم يسمع من

عمرٍو، عن شُريح بن عبيد: أن هشام بن حكيم قال ذلك لعياض بن غَنْم عن رسول الله على فقال عياض لهشام: قد سمعتُ ما سمعتَ ورأيتُ ما رأيتَ. أولم تسمع رسول الله على يقول: «من أراد أن ينصحَ لذي سلطانٍ فلا يُبْدِهِ له علانية، ولكن لِيأخذ بيده فيخلُو به، فإن قبلَ منه فذاك، وإلا فقد أدَّى الذي عليه».

قال<sup>(۱)</sup>: وحدثنا نُعيمٌ، نا بقية بن الوليد، عن صفوان بن عمرٍ و، عن عبد الرحمن بن جُبير بن نُفيرٍ عن أبيه: أن عمر بن الخطاب رَضَالِلَّهُ عَنْهُ أُتي بمالٍ كثيرٍ \_ أحسبه قال: من الجزية \_ فقال: إني لأظنُّكم قد أهلكتم الناس، قالوا: لا والله ما أخذنا إلا عَفْوًا صَفْوًا. قال: بلا سوطٍ ولا نَوْطٍ (٢)؟ قالوا: نعم. قال: الحمد لله الذي لم يجعل ذلك علىٰ يدي ولا في سلطاني.

قال(٣): وحدثنا أبو مُسهر، نا سعيد بن عبد العزيز قال: قدم سعيد بن

أحد من الصحابة. والظاهر أنه سمع الخبر من جُبير بن نُفير \_ من كبار تابعي أهل الشام \_، فقد أخرجه ابن أبي عاصم (١١٣١) وأبو نعيم في «معرفة الصحابة» (٥٤٢٥) من طريق ضَمْضَم بن زُرعة، عن شُريحٍ بن عبيد قال: قال جُبير بن نُفير... فذكره بنحوه. وإسناده حسن.

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۱۱۸)، ولم أجده عند غيره. وإسناده لا بأس به.

<sup>(</sup>٢) أي بلا ضرب ولا تعليق. انظر: «النهاية» (٥/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١١٩)، وهو ظاهر الانقطاع بين سعيد بن عبد العزيز \_ التنوخي، من أئمة أتباع التابعين \_ وبين سعيد بن عامر بن حِذْيَم رَضَوَلِكُ عَنْهُ، إلا أن ابن عساكر أخرجه في «التاريخ» (٢١/ ١٦٣) من طريق آخر عن سعيد بن عبد العزيز قال: حدثني عطية بن

عامر بن حِذْيَمٍ على عمر بن الخطاب رَضَ اللَّهُ عَنْهُ، فلما أتاه علاه بالدِّرَّة، فقال سعيد: سبقَ سيلُك مطرَك! إن تُعاقِبْ نصبِرْ، وإن تَعْفُ نشكُرْ، وإن تَستعتِبْ نعْتِبْ. فقال: ما على المسلم إلا هذا، ما لك تُبطئ بالخراج؟ فقال: أمرتَنا أن لا نزيد الفلَّاحين على أربعة دنانير، فلسنا نزيدهم على ذلك، ولكنّا نؤخّرهم إلى غلَّاتهم. فقال عمر رَضِ اللَّهُ عَنْهُ: لا عَزلتُك ما حَييتُ!

قال أبو عبيد: وإنما وجهُ التأخير للرِّفق بهم، ولم أسمع في الخراج والجزية وقتًا من الزمان يجتبئ فيه غيرَ هذا.

قال<sup>(۱)</sup>: ونا مروان بن معاوية الفَزاري عن خَلَفٍ مولىٰ آل جَعدة عن رجل من آل أبي المهاجر قال: استعمل علي بن أبي طالب رجلًا علىٰ عُكبَراء فقال له علىٰ رؤوس الملأ: لا تَدَعَنَّ لهم درهمًا من الخراج. قال: وشدَّدَ عليه القول، ثم قال: الْقَنِي عندَ انتصاف النهار، فأتاه فقال: إني كنتُ

قيس \_ الكلابي، تابعي حمصي \_ أن عمر بن الخطاب استعمل سعيد بن عامر بن حذيم على جُند حمص (بعد وفاة عياض بن غَنْم)، فقدم عليه...إلخ بنحوه.

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۱۲۰)، والرجل المبهم من آل أبي المهاجر هو إسماعيل بن إبراهيم بن المهاجر، فقد أخرجه أبو يوسف في «الخراج» (٤٧)، وابن زنجويه (١٧٣) من طريق إسماعيل بن إبراهيم بن المهاجر، عن عبد الملك بن عمير، عن رجل من ثقيف قال: استعملني علي بن أبي طالب على عكبراء...إلخ بنحوه. وإسماعيل هذا ضعيف، إلا أنه توبع، تابعه جعفر بن زياد الأحمر عند يحيى بن آدم في «الخراج» (٢٣٤) \_ ومن طريقه البيهقي في «الكبير» (٩/ ٢٠٥) \_ بنحوه.

أمرتُك بأمرٍ وإني أتقدَّم إليك الآن<sup>(١)</sup>، فإن عصيتَني نزعتُك: لا تبيعَنَّ لهم في خراجهم حمارًا ولا بقرةً ولا كسوةً، شتاءً ولا صيفًا، وارْفُق بهم، وافعَلْ بهم وافعَلْ بهم.

قال (٢): وحدثني الفضل بن دُكين، عن سعيد بن سِنانٍ، عن عنترة قال: كان عليٌ يأخذ الجزية من كل ذي صَنْعةٍ، من صاحب الإبر إبرًا، ومن صاحب المَسَال مَسَال، ومن صاحب الحبال حبالًا، ثم يدعو العُرفاء فيعطيهم الذهب والفضة فيقتسمونه، ثم يقول: خذوا هذا فاقتسموه، فيقولون: لا حاجة لنا فيه، فيقول: أخذتم خِياره وتركتم عليّ شِراره؟ لتَحمِلُنّه!

قال أبو عبيد (٣): وإنما توجَّه هذا من علي رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أَنه إنما كان يأخذ منهم هذه الأمتعة بقيمتها من الدراهم التي عليهم من جزية رؤوسهم، ولا يحمِلُهم علىٰ بيعها ثم يأخذ ذلك من الثمن إرادةَ الرفقِ بهم والتخفيفِ عليهم.

قال: ومثل هذا حديث معاذٍ رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ حين قال باليمن: ائتوني بخميسٍ أو لَبِيسٍ (٤) آخذه منكم مكان الصدقة، فإنه أهونُ عليكم وأنفعُ للمهاجرين

<sup>(</sup>١) أي: إن الأمر السابق كان ليُسمِع القومَ الذين ولَّاه عليهم، ولفظه في رواية ابن زنجويه: «إنما قلتُ لك الذي قلتُ لأُسمِعهم».

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١٢١)، وقد تقدَّم.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١/٢/١).

<sup>(</sup>٤) الخميس: الثوب الذي طولُه خمسُ أذرع. قيل: سُمِّي خميسًا لأن أول من عمله ملكٌ باليمن يقال له الخِمْس. واللبيس: الثوب الذي أُكثِر لُبسُه فاَّخلقَ. وانظر: «فتح الباري» (٣/ ٣١٣). وفي المطبوع: «بحميس» بالحاء وشرحه في الهامش بأنه التنور،

قال (٢): وحدثنا محمد بن كثيرٍ، عن أبي رجاءٍ الخراساني، عن أبي جعفر قال: شهدتُ كتاب عمر بن عبد العزيز رحمه الله تعالىٰ إلىٰ عَدي بن أرطاة قرئ علينا بالبصرة: أما بعدُ، فإن الله سبحانه إنما أمر أن تؤخذ الجزية ممن رغب عن الإسلام، واختار الكفر عِتِيًّا (٣) وخسرانًا مبينًا، فضَع الجزية علىٰ من أطاق (٤) حمْلَها، وخلّ بينهم وبين عمارة الأرض، فإن في ذلك

وهو خطأ.

<sup>(</sup>۱) أثر معاذ أخرجه يحيىٰ بن آدم في «الخراج» (٥٢٦) \_ ومن طريقه البيهقي في «الكبير» (٤/ ١١٣) وابن حجر في «تغليق التعليق» (٣/ ١٣) \_ وابن أبي شيبة (١٠٥٤) والدارقطني (١٩٣٠) من رواية طاوس عن معاذ. قال الدارقطني: هذا مرسل، طاوس لم يدرك معاذًا. وذكره البخاري في «صحيحه» (الزكاة/ باب العرض في الزكاة) تعليقًا عن طاوس قال: قال معاذ...إلخ بنحوه إلا أن فيه «خميص» بدل «خميس».

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١٢٣)، وأخرجه البلاذري في «أنساب الأشراف» (١٤٧/٨) من طريق يحى بن آدم (ولم أجده في مطبوعة «الخراج») عن فضيل بن عياض قال: كتب عمر بن عبد العزيز... بنحوه مختصرًا دون ذكر قصة عمر بن الخطاب.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «عنتا».

<sup>(</sup>٤) في هامش الأصل: «أراد» بعلامة خ.

صلاحًا لمعاش (١) المسلمين وقوةً على عدوهم. ثم انظُرْ مَن قِبَلَك من أهل الذمة قد كبرتْ سِنُّه وضعُفتْ قوَّتُه وولَّتْ عنه المكاسبُ، فأَجْرِ عليه من بيت مال المسلمين ما يُصلِحُه؛ فلو أن رجلًا من المسلمين كان له مملوكٌ كبرتْ سِنُّه وضعُفتْ قوَّتُه وولَّت عنه المكاسبُ كان من الحق عليه أن يَقُوتَه (٢) سِنُّه وضعُفتْ قوَّتُه وولَّت عنه المكاسبُ كان من الحق عليه أن يَقُوتَه (٢) حتى يفرِّق بينهما موتٌ أو عتقٌ. وذلك أنه بلغني أن أمير المؤمنين عمر رضيَّ اللهُ عَلَى أبواب الناس، فقال: ما أنصفناك ونحال أن كنّا أخذنا منك الجزية في شبيبتِك ثم ضيَّعناك في كِبَرِك. قال: ثم أجرى عليه من بيت المال ما يُصْلِحه (٣).

قال (٤): وحدثنا عبد الرحمن بن مهدي، عن محمد بن طلحة، عن داود بن سليمان الجعفي قال: كتب عمر بن عبد العزيز إلى عبد الحميد بن عبد الرحمن: سلامٌ عليك، أما بعد، فإن أهل الكوفة قد أصابهم بلاءٌ وشدَّةٌ وجورٌ في أحكام وسُنَنٍ خبيثةٍ سنتَها عليهم عُمَّال السوء، وإنّ أقْومَ الدينِ العدلُ والإحسان، فلا يكوننَّ شيء أهمَّ إليك من نفسك أن تُوطِّنها الطاعة لله

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «لمعاشر» خلاف الأصل.

<sup>(</sup>٢) أي يُطعِمه ما يمسك الرمَق.

 <sup>(</sup>٣) قصة عمر بن الخطاب التي ذكرها عمر بن عبد العزيز بلاغًا، رويت موصولةً بإسناد
 آخر ضعيف كما سبق (ص٤٩ - ٥٠).

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١٢٤). وأخرجه ابن زنجويه (١٨٠) وابن أبي شيبة (٣٣٣٨٩) وأبو نعيم في «الحلية» (٥/ ٢٨٦، ٩/ ٤٩) من طرق عن محمد بن طلحة به. والزيادة بين معكوفتين من «الأموال» وغيره.

عز وجل، فإنه لا قليل من الإثم. وأمرتُك أن تُطرِّز (١) عليهم أرضَهم، وأن لا تَحمِلَ خرابًا على عامر، ولا عامرًا على خراب، ولا تأخذ من الخراب إلا ما يطيق، ولا من العامر إلا وظيفة الخراج، في رفق وتسكينٍ لأهل الأرض. وأمرتُك أن لا تأخذ في الخراج [إلا وزنَ سبعة (٢) ليس لها آسُ (٣)، ولا] أجور الضرَّابين (٤)، ولا إذابة الفضة، ولا هدية النَّيروز والمِهْرَجان (٥)، ولا

<sup>(</sup>۱) في الأصل: «تطرق». والتصويب من مصادر التخريج. وتطريز الأرض: إصلاح ما فيها من الارتفاع والانخفاض واندراس الأنهار لتكون قابلة لوصول الماء إليها والزراعة فيها. وفي «كتاب الخراج» لأبي يوسف (ص١٢- تحقيق إحسان عباس): «انظر الأرض». وفي «سراج الملوك» للطرطوشي (ص٤٩٥): «فاحرز عليهم أرضهم». وكلاهما تحريف.

<sup>(</sup>۲) يقولون: عشرة دراهم وزن سبعة، لأنهم جعلوا عشرة دراهم وزن سبعة مثاقيل. انظر «العين» (۱/ ۳٤٥)، و «تهذيب اللغة» (۲/ ۷۱)، و «الصحاح» (سبع)، و «مفاتيح العلوم» للخوارزمي (ص ١٤٢).

<sup>(</sup>٣) كذا في «الأموال» و «المصنف». وعند ابن زنجويه: «ليس لها أبين». وفي «الخراج» لأبي يوسف (ص ٢١٥): «ليس فيها تبر». وفي «الرتاج»: «ليس فيها تربيص تبر». أي معالجة التبر بالرباص وتصفيته من الغش. ومن معاني «الآس»: بقية الرماد وأثر الدار، فكأن المعنى: لا غش فيها.

<sup>(</sup>٤) يقال: ضربَ الدرهم ونحوه أي سكُّه وطبَعه.

<sup>(</sup>٥) النيروز: أول يوم من السنة الشمسية الإيرانية، ويوافق اليوم الحادي والعشرين من شهر مارس من السنة الميلادية. وعيد النيروز أكبر الأعياد القومية للفرس. والمهرجان: احتفال الاعتدال الخريفي، وهي كلمة فارسية مركبة من كلمتين: مِهْر (أي الشمس) وجان (أي الحياة أو الروح).

ثمن المصحف، ولا أجور البيوت، ولا دراهم النكاح. ولا خراجَ على من أهل الأرض. فاتَّبعْ في ذلك أمري، فقد ولَّيتُك في ذلك ما ولَّاني الله، ولا تَعْجَلْ دوني بقطْع ولا صَلْبٍ حتى تراجعني فيه، وانظُرْ من أراد من اللهُ الله اللهُ الله عليك.

قال عبد الرحمن: قوله: «دراهم النكاح» يريد به بَغايا كان يؤخذ منهن الخراج. وقوله: «الذُّرية» يريد به من كان ليس من أهل الديوان.

#### فصل

وتجب الجزية في آخر الحَول، ولا يطالبون بها قبل ذلك، هذا قول الإمام أحمد والشافعي (١). وقال أبو حنيفة: تجب بأول الحول، وتؤخذ منه كل شهر بقسطه (٢).

ولأبي حنيفة رحمه الله تعالىٰ أصلٌ في الجزية، وهي أنها عنده عقوبة محضة ولل مسلك بها مسلك العقوبات البدنية، ولهذا يقول: إذا اجتمعت عليه جزية سنين تداخلت كما تتداخل العقوبات، ولو أسلم وعليه جزية سنين سقطت كلها كما تسقط العقوبات، ولو مات بعد الحول وقبل الأخذ سقطت عنه (٣).

وفي «الجامع الصغير»(٤): ومن لم يؤخذ منه خراج رأسه حتى مضت

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۳/۲۱۲).

<sup>(</sup>٢) «الاختيار لتعليل المختار» (٤/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الهداية» (٢/ ٤٠٣)، و«الاختيار» (٤/ ١٣٨، ١٣٩).

<sup>(</sup>٤) لمحمد بن الحسن (ص٠٤٠). وانظر: «الهداية» (٢/ ٤٠٣).

السنة وجاءت السنة الأخرى، لم يؤخذ منه. وهذا عند أبي حنيفة، وقالا: تؤخذ منه. فإن مات عند تمام السنة لم تؤخذ منه في قولهم جميعًا.

وعلى هذا فلو كانت تجب بآخر الحول لاستقرَّتْ بمضيِّه، ولم تسقط ولم تتداخل كالزكاة والدية. والجزية وجبت بدلًا عن القتل وعصمة الدم في حقّه، وعوضًا عن النصرة لهم في حقنا، وهذا إنما يكون في المستقبل لا في الماضي؛ لأن القتال إنما يُفعل لحِرابٍ قائم في الحال لا لحِرابٍ ماضٍ، وكذا النصرة في المستقبل لأن الماضي وقعت الغُنية عنه (١).

وسرُّ المسألة أن سبب الجزية قائمٌ في الحال، ويُعطيها على المستقبل شيئًا فشيئًا بحسب احتمال المحلِّ، كتعويض الضربات في الحدود. ولهذا قالوا: تؤخذ كل شهر بقسطه، فإنها لو أُخِّرت حتىٰ دخل العام الثاني سقطت، كما قال محمد في «الجامع»(٢).

وعلىٰ هذا فلا تستقرُّ عليه جزيةٌ أبدًا، ولا سبيلَ إلىٰ أن تؤخذ سلفًا وتعجيلًا، فأُخِذت مفرَّقةً علىٰ شهور العام لقيام مقتضٍ، لا(٣) لصدقته من الكفر، وفي الأخذ من الذَّبِّ عنه والنصرة.

وقال محمد في «كتاب الزيادات»(٤) في نصراني مرِضَ السنة كلُّها فلم

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه (۲/ ۲۰۶).

<sup>(</sup>٢) كما تقدم قريبًا.

<sup>(</sup>٣) «لا» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٤) ما زال مخطوطًا. انظر: «تاريخ التراث العربي» (١: ٣/ ٥٧).

يقدر يعمل وهو موسرٌ: إنه لا تجب عليه الجزية، لأنها إنما تجب على الصحيح المعتمل. وكذلك إن مرض نصفَ السنة أو أكثرها، فإن صحَّ ثمانية أشهرٍ أو أكثر فعليه الجزية، ولأن المريض لا يقدر على العمل فهو خالٍ من الغنى. وكذلك إذا مرض أكثر السنة أن الأكثر يقوم مقام الجميع. وكذلك إذا مرض نصفَ السنة أن الموجب والمُسقِط (١) تساويا فيما طريقه العقوبة، وكان الحكم للمسقط كالحدود.

واحتج لهذا القول بأن الله سبحانه أمر بقتالهم حتى يُعطوا الجزية، وبأنها عقوبةٌ وإذلالٌ وصَغارٌ للكفر وأهله، فلا يتأخّر عن القدرة على أخذها.

قالوا: وهذا على أصل من جعلها أجرة سكنى الدار أطرد، فإن الأجرة تجب عقيبَ العقد، وإنما أُخِذت منهم مُقسَّطةً بتكرر الأعوام رفقًا بهم، وليستمرَّ نفعُ الإسلام بها وقوَّتُه كلَّ عام بخراج الأرضين.

قال الأكثرون: لما ضرب رسول الله ﷺ الجزية على أهل الكتاب والمجوس لم يُطالبُهم بها حتى ضربها عليهم، ولا ألزمهم بأدائها في الحال وقت نزول الآية بل صالحَهم عليها، وكان يبعثُ رسلَه وسُعاتَه فيأتون بالجزية والصدقة عند محلِّهما، واستمرت على ذلك سيرةُ خلفائه من بعده. وهذا مقتضى قواعد الشريعة وأصولها، فإن الأموال التي تتكرر بتكرر الأعوام إنما تجب في آخر العام لا في أوله كالزكاة والدية، ولو أن رجلًا أجَّلَ على رجل مالًا كلَّ عام يعطيه كذا وكذا لم يكن له المطالبة بقسط العام الأول عقيبَ العقد.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «المقسط» خطأ.

وأما قوله تعالى: ﴿حَتَّىٰ يُعُطُواْ أَلَجِزْيَةَ ﴾، فليس المراد به العطاء الأول وحده، بل العطاء المستمر المتكرر، ولو كان المراد به ما ذكرتم لكان الواجب أخذ الجميع عقيبَ العقد، وهذا لا سبيل إليه. على أن المعنى: حتى يلتزموا عطاء الجزية وبذلها، وهذه كانت سنة رسول الله عَلَيْ فيهم أنهم إذا التزموا له بذلَ الجزية كفَّ عنهم بمجرد التزامهم، ولهذا يَحرُم قتالهم إذا التزموها قبل إعطائهم إياها اتفاقًا، ولهذا [قال] في حديث بُريدة: «فادْعُهم إلى الجزية، فإن أجابوك فاقبَلُ منهم وكُفَّ عنهم». وإنما كان يدعوهم إلى الإقرار بها والتزامها دون الأخذ في الحال.

واحدةً، ولكن تستقرُّ جزءًا بعد جزءٍ. وقال بعضهم: تجب بأول السنة دفعةً واحدةً، ولكن تستقرُّ جزءًا بعد جزءٍ. وقال بعضهم: معنى إضافة الوجوب إلى أول السنة انبساطه على جميع الأوقات، لا أنها تجب دفعةً واحدةً بأول السنة، وبَنوا على ذلك الأخذ بالقسط إذا أسلم أو مات أو جُنَّ. وقال بعضهم: إنما يدخل وقت وجوبها عند انقضاء السنة، وهذا هو المشهور.

### فصل

ولا جزية على صبي ولا امرأة ولا مجنون، هذا مذهب الأئمة الأربعة وأتباعهم. قال ابن المنذر (٢): ولا أعلم عن غيرهم خلافهم.

وقال أبو محمد في «المغني» (٣): لا نعلم بين أهل العلم خلافًا في هذا.

<sup>(</sup>۱) انظر: «نهاية المطلب» (۱۸/ ۳۲).

<sup>(</sup>٢) في «كتاب الإجماع» (ص٦٢). ونقله في «المغني» (١١٦/١٣).

<sup>(7) (71/117).</sup> 

قال أبو عبيد (١): ثنا إسماعيل بن إبراهيم، ثنا أيوب، عن نافع، عن أسلم مولى ابن عمر رَضِّ اللهُ عَمْلُ أن عمر رَضِّ اللهُ عَمْلُ كتب إلى أمراء الأجناد: أن يقاتلوا في سبيل الله، ولا يقاتلوا إلا من قاتلهم، ولا يقتلوا النساء ولا الصبيان، ولا يقتلوا إلا من جرت عليه المواسي. [وكتب إلى أمراء الأجناد: أن يضربوا الجزية، ولا يضربوها على النساء والصبيان، ولا يضربوها إلا على من جَرت عليه المواسي].

قال أبو عبيد (٢): يعني من أُنبتَ. وهذا الحديث هو الأصل فيمن تجب عليه الجزية ومن لا تجب عليه، ألا تراه إنما جعلها على الذكور المُدْرِكين (٣) دون الإناث والأطفال، وأسقطها عمن لا يستحقُّ القتلَ، وهم الذرية.

وقد جاء في كتاب النبي عَلَيْهُ إلى معاذ باليمن: «خُذْ من كلِّ حالم دينارًا» (٤) تقوية لقول عمر رَضَوَلَيْكُ عَنْهُ، ألا تراه عَلَيْهُ خصَّ الحالم دون المرأة والصبي؟ إلا أن في بعض ما ذكرنا مِن كتبه: «الحالم والحالمة»(٥)، فنرى

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۹٦) وإسناده صحيح. والزيادة منه وفيها موضع الشاهد. وأخرجه أيضًا يحيى بن آدم في «الخراج» (۲۳۱) وابن زنجويه (۱۰۰۹)، وعبد الرزاق (۱۰۰۹٦) وابن أبي شيبة (۲۳۳۰٤) والبيهقي في «الكبير» (۹/ ۱۹۸) من طرق عن نافع به.

<sup>(</sup>٢) عقب الأثر المذكور.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «المذكورين» تحريف.

<sup>(</sup>٤) تقدَّم تخريجه، والكلام لا يزال لأبي عبيد.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو عبيد (٦٨، ٦٧) عن الحكم بن عُتَيبة منقطعًا معضلًا، وعن عروة بن الزبير مرسلًا بإسناد ضعيف فيه ابن لَهِيعة. وقد رواه عبد الرزاق (٩٩ ما) عن معمر

\_ والله أعلم \_ أن المحفوظ المُثبَت من ذلك هو الحديث الذي لا ذكر للحالمة فيه، لأنه الأمر الذي عليه المسلمون، وبه كتب عمر رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ إلىٰ أمراء الأجناد. فإن يكن الذي فيه ذكر «الحالمة» محفوظًا، فإن وجهه عندي أن يكون ذلك كان في أول الإسلام، إذ كان نساء المشركين وولدانهم يُقتَلون مع رجالهم، وقد كان ذلك ثم نُسِخ.

ثم ذكر (١) حديث الصَّعب بن جَثَّامة الذي في «صحيح البخاري» (٢) أن رسول الله عَلَيْكِيُّ: رسول الله عَلَيْكِيُّ: «هم من آبائهم».

[قال أبو عبيد: ] ثم جاء النهي بعد ذلك. وذكرَ الأحاديث التي فيها النهي عن قتل النساء والذُّرية.

قلت (٣): لم يشرع رسول الله عَيَكِيَّةٍ قتلَ النساء والذُّرية في شيء من مغازيه البتة. والنبي عَيَكِيَّةٍ نهى عن قتل النساء والذرية في مغازيه قبل إرسال معاذٍ إلى البتة. والنبي عَيَكِيَّةٍ نهى عن قتل النساء والذرية في مغازيه قبل إرسال معاذٍ إلى البتة. كما في «الصحيحين» (٤) من حديث ابن عمر رَضَالِلَهُ عَنْهُا قال: وُجِدتْ

عن الأعمش عن أبي وائل عن مسروق. وقد خالف معمرًا سفيانُ الثوري وغيرُ واحدٍ، فرووه عن الأعمش ولم يذكروا فيه «حالمة». علىٰ أن معمرًا نفسه كان يقول - كما عند عبد الرزاق -: هذا غلط قوله: «حالمة»، ليس علىٰ النساء شيء.

 <sup>«</sup>الأموال» برقم (٩٧).

<sup>(</sup>٢) برقم (٣٠١٣)، وأخرجه مسلم (١٧٤٥) أيضًا.

<sup>(</sup>٣) من هنا تعليق المؤلف على كلام أبي عبيد.

<sup>(</sup>٤) البخاري (٣٠١٤، ٣٠١٥) ومسلم (١٧٤٤).

امرأةٌ مقتولةٌ في بعض مغازي رسول الله ﷺ فأنكر رسول الله ﷺ قتلَ النساء والصبيان.

ورأى الناس في بعض غزواته مجتمعين على شيء، فبعث رجلًا فقال: انظر علامَ اجتمع هؤلاء؟ فجاء فقال: امرأة قتيل، فقال: «ما كانت هذه لِتقاتلَ»، وكان على المقدّمة خالد بن الوليد، فبعث رجلًا فقال: «قُلْ لخالدٍ لا يقتلنَّ امرأةً ولا عَسِيفًا» (١). وفي لفظ: «لا تقتلوا ذُرِّيةً ولا عَسِيفًا»، ذكره أحمد (٢).

وفي «سنن أبي داود» (٣) عن أنس بن مالك رَضَّوَلِيَّهُ عَنْهُ أَنْ رَسُولَ الله عَيَّالِيَّهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲٦٦٩) ـ واللفظ له ـ والنسائي في «الكبرئ» (۸۵۷۱ - ۸۵۷۱) وأبو يعلى (۱۵۶۱) وابن حبان (۲۷۹۹ ، ۲۷۹۱) والطبراني في «الكبير» (٤٦٢٢) وأبو يعلى (۲ ۱۵۶۱) وأبن حبان (۲۷۹۹ ، ۲۷۹۱) والطبراني في «الكبير» والحاكم (۲/ ۱۲۲) وغيرهم من طرق عن المرقّع بن صيفي عن جدّه رَباح بن ربيع رَضَوَلِللهُ عَنْهُ، وفي بعض الطرق: عن المرقّع عن حنظلة الكاتب رَضِوَلِللهُ عَنْهُ، وهو أخو جدّه رباح، والأول أصح. وإسناده حسن على كلا التقديرين. انظر: «التاريخ الكبير» رباح، والأول أصح. وإسناده حسن على كلا التقديرين. انظر: «التاريخ الكبير» للبخاري (۳/ ۲۱۶)، و«البدر المنير» (۹۱۶)، و«البدر المنير» (۹۱۶)، و«الصحيحة» (۷۰۱)، و«أنيس الساري» (۳۳۶۰).

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۱۵۹۹۲).

<sup>(</sup>٣) برقم (٢٦١٤)، وأخرجه أيضًا ابن أبي شيبة (٣٠ ٣٣٧) والبيهقي في «الكبير» (٩/ ٩٠) و «معرفة السنن» (٢٥ / ٢٥٣)، كلهم من طريق حسن بن صالح، عن خالد بن الفِزْر، قال: حدثني أنس. وهو حديث حسن، وخالد بن الفِزْر وإن كان ابن معين قال فيه: ليس بذاك، وقال أبو حاتم: شيخ، إلا أنه لم يأت بما يُنكر عليه، بل له شواهد تعضده.

بل النهي عن قتل النساء وقع يومَ الخندق ويوم خيبر، كما في «المسند» (١) من حديث ابن كعب بن مالك عن عمّه أن النبي علي حين بعث إلى ابن أبي الحُقيق بخيبر نهى عن قتل النساء والصبيان.

وفي «المعجم» (٢) للطبراني من حديث ابن عباس رَضَّ اللَّهُ عَنْهُا: أَنْ النبي عَلَيْهُ مرَّ بامرأةٍ يومَ الخندق مقتولةٍ، فقال: «من قتلَ هذه؟»، فقال رجلٌ: أنا يا

<sup>(</sup>۱) برقم (۲٤،۰۹) من طريق معمر، وأخرجه أحمد أيضًا (۲،۰۹) والحميدي (۸۹۸) وابن أبي شيبة (۳۳۷۸۷) والبيهة في «الكبيسر» (۹/ ۷۷، ۷۷) من طريق سفيان بن عُينة، كلاهما عن الزهري عن ابن كعب بن مالك به، وسُمِّي عند ابن أبي شيبة «عبد الرحمن بن كعب». ورجاله ثقات، إلا أنه قد اختُلف على الزهري في إسناده على ألوان، فأخرجه مالك في «الموطأ» (۹۲۱) عن الزهري عن ابن لكعب بن مالك مرسلًا، لم يذكر فيه: «عن عمِّه». وأخرجه الطبراني (۱۲۹) من طريق يونس بن يزيد، ومن طريق مالك، كلاهما عن الزهري، عن عبد الرحمن بن كعب، «عن أبيه». وقد ذكر البخاري في «تاريخه». والختلاف عليه ولم يرجِّح شيئًا.

<sup>(</sup>۲) أي «الكبير» (۱۱/ ٣٨٨)، وأخرجه عبد الله في زوائد «المسند» (۲۳۱٦) وابن أبي شيبة (۲۳ م.۵)، كلهم من طريق الحجاج بن أرطاة، عن الحكم، عن مقسم، عن ابن عباس. وحجَّاج فيه لين، وقد روي عند أبي داود في «المراسيل» (۳۳۳) بإسناد صحيح عن عكرمة مرسلًا، وفيه أن ذلك كان في غزوة الطائف. وغزوة الطائف أيضًا كانت قبل إرسال معاذ إلى اليمن ليأخذ الجزية منهم.

رسول الله، قال: «ولِمَ؟»، قال نازعَتْنِي سيفي، فسكت.

وهذا كله كان قبل إرسال معاذٍ إلى اليمن.

فالصواب أن ذكر الحالمة في الحديث غير محفوظ، والله أعلم.

## فصل(١)

فإن بذلت المرأة الجزية أُخبِرتْ أنه لا جزية عليها، فإن قالت: «أنا أتبرَّعُ عَلَى بندلت المرأة الجزية ولو شرطَتْه على نفسها، ولها الرجوع متى شاءت. وإن بَذلَتْ لتصير إلى دار الإسلام ولا تُسترقَّ مُكِّنَتْ من ذلك بغير شيء، ولكن يُشترط عليها التزامُ أحكام الإسلام، وتُعقَد لها الذمَّة، ولا يؤخذ منها شيء، إلا أن تتبرَّع به بعد معرفتها أنه لا شيء عليها.

وإن أُخِذ منها شيء على غير ذلك رُدَّ إليها، لأنها بذلَتْه معتقدةً أنه عليها وأن دمها لا يُحقَن إلا به، فأشبه من أدَّى مالًا إلى من يعتقد أنه له، فتبيَّن أنه ليس له.

ولو حاصر المسلمون حِصنًا ليس فيه إلا نساءٌ فبذلن الجزية لِتُعقد لهن ً الذمة عُقِدتُ لهن عَير شيء، وحَرُم استرقاقهن. فإن كان معهن في الحصن رجالٌ فسألوا الصلح لتكون الجزية على النساء والصبيان دون الرجال لم يصح ، وإن بذلوها عن الجميع جاز، وكان جزية على الرجال خاصة .

<sup>(</sup>١) اعتمد المؤلف في هذا الفصل على «المغنى» (٢١٦/٢١٦).

### فصل

فإذا بلغ الصبي من أهل الذمة، وأفاق المجنون لم يحتَجُ إلى تجديد عقدٍ وذمةٍ، بل العقد الأول يتناول البالغين ومن سيبلغ من أولادهم أبدًا. وعلىٰ هذا استمرَّتُ سنة رسول الله عَلَيْهُ وسنة خلفائه كلِّهم وعملُ الأئمة (١) في جميع الأعصار حتىٰ يومنا هذا، لم يُفرِدوا كلَّ من بلغ بعقد جديدٍ.

وقال الشافعي (٢): يخيَّر البالغ والمُفِيق بين التزام العقد وبين أن يُردَّ إلى مأمنِه، فإن اختار الذمةَ عُقِدت له، وإن اختار اللَّحاقَ بمأمنِه أُجيبَ إليه.

وقال القاضي في «الأحكام السلطانية» (٣): وقول الجمهور أصحُّ وأولئ، فإنه لم يأتِ عن النبي ﷺ ولا عن أحد خلفائه تجديدُ العقد لهؤلاء، ولا يُعرَف أنه عُمِل به في وقتٍ من الأوقات، ولا يُهمِل الأئمة مثلَ هذا الأمر لوكان مشروعًا. ولأنهم دخلوا في العقد تبعًا مع أوليائهم كما كانوا يدخلون في عقد الهدنة تبعًا. ولأنه عقدُ مع الكفار فلم يحتَجْ إلى استئنافه لهؤلاء كعقد المؤمنين] (٤). وكيف يجوز إلحاقُه بمأمنِه وتسليطُه على محاربتنا بماله ونفسه؟ وأيُّ مصلحةٍ للإسلام في هذا؟ وأيُّ سنةٍ جاءت به؟ وأيُّ إمامٍ عمِلَ به؟

<sup>(</sup>١) «وعمل الأئمة» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٢) انظر: «المغنى» (٢١٧/١٣).

<sup>(</sup>٣) لم أجده فيه، فلعله في كتاب آخر له. واعتمد المؤلف على «المغني» في هاتين الفقرتين.

<sup>(</sup>٤) في الأصل بياض مكان المعكوفتين.

وإذا كان البلوغ والإفاقة في أولِ حَوْلِ قومه أُخِذت منه الجزية في آخره معهم، وإن كان في أثنائه أُخِذ منه في آخره بقِسْطِه، ولم يُترَكُ حتىٰ يَتمَّ حولُه لئلا يُحتاجَ إلىٰ إفراده بحول وضَبْطِ حولِ كلِّ واحدٍ منهم، وذلك يُفضِي إلىٰ أن يصير لكلِّ واحدٍ حولٌ مفردٌ.

وقال أصحاب مالك<sup>(۱)</sup>: وإذا بلغ الصبي أُخِذتْ منه عند بلوغه، ولم يُنتظر مرورُ الحول بعد بلوغه.

ووجه مذا أن بلوغه بمنزلة حصول العقد مع قومه.

وإذا صُولحوا أُخِذت منهم الجزية في الحال، ثم تُؤخذ منهم بعد ذلك لكل عام، كما فعلَ معاذٌ بأهل اليمن، فإن النبي عَلَيْ أمره حين بعثه إليهم أن يأخذ من كل حالم دينارًا، ثم استمر ذلك مؤجَّلًا. وهكذا فعل لما صالح أُكيدِرَ دُومة، وهكذا فعل خلفاؤه من بعده، كانوا يأخذون الجزية من الكفار حين الصلح، ثم يؤجِّلونها كلَّ عامٍ. وهذا الذي أوجب لأبي حنيفة أن قال: تجب بأول الحول (٢).

# فصل (۳)

ومن كان يُجَنُّ ويُفِيقُ فله ثلاثة أحوالٍ:

أحدها: أن يكون جنونُه غيرَ مضبوطٍ، فهذا يُعتبر أغلبُ أحواله، فيجعل

<sup>(</sup>١) «عقد الجواهر الثمينة» (١/ ٤٨٧).

<sup>(</sup>٢) كما في «الاختيار لتعليل المختار» (٤/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغنى» (١٣/ ٢١٨).

من أهله.

الثاني: أن يكون ذلك مضبوطًا كيومٍ ويومٍ، وشهرٍ وشهرٍ، ونحوه، ففيه وجهان.

أحدهما: يُعتبر الأغلبُ من حالته، وهذا مذهب أبي حنيفة.

والثاني: تُلفَّق أيَّامُ إفاقتِه، وعلىٰ هذا الوجه ففي مقدار وقت جزيته وجهان.

أحدهما: أنه إذا اجتمع له من أيام إفاقتِه حولٌ أُخِذت منه الجزية. والثاني: تؤخذ منه في آخر كلِّ حولٍ بقدر إفاقته منه.

وإن كان يُجَنُّ ثلثَ الحول ويُفيق ثُلثيه أو بالعكس ففيه الوجهان كما ذكرنا. فإن استوتْ إفاقتُه وجنونه ولم يَغلِبْ أحدهما الآخرَ = لُفِّقَتْ إفاقته، [لأنه] تعذَّر (١) اعتبارُ الأغلب لعدمه، فتعين التلفيق.

الحال الثالث: أن يُجَنَّ نصفَ حولٍ ثم يُفيق إفاقةً مستمرَّةً، أو يُفيقَ نصفَه ثم يُجَنَّ جنونًا مستمرًّا، فلا جزية عليه في وقت جنونه، وعليه منها بقدر ما أفاق من الحول.

### فصل

ولا جزيةَ علىٰ فقيرٍ عاجزٍ عن أدائها، هذا قول الجمهور.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «بقدر»، والتصحيح من «المغني»، ومنه الزيادة.

وللشافعي ثلاثة أقوالِ<sup>(١)</sup> هذا أحدها.

والثاني: يجب عليه، وعلىٰ هذا فله(٢) قولان:

أحدهما: أنه يخرج من بلاد الإسلام، أو لا سبيل إلى إقامته في دار الإسلام بغير جزيةٍ.

والثاني: تستقرّ في ذمته، وتُؤخذ منه إذا قدر عليها.

والصحيح أنها لا تجب على عاجزٍ عنها، فإن الله لا يكلّف نفسًا إلا والصحيح أنها لا تجب على عاجزٍ عنها، فإن الله لا يكلّف نفسًا إلا وُسْعَها، وإنما فرضَها عمر رَضَوَاللهُ عَنهُ على الفقير المعتمل لأنه يتمكّن من أدائها بالكسب، وقواعد الشريعة كلّها تقتضي أن لا تجب على عاجزٍ كالزكاة والدية والكفارة والخراج، ولا يكلف الله نفسًا إلا ما آتاها، ولا واجبَ مع عَجْزٍ ولا حرامَ مع ضرورةٍ.

فإن قيل: نحن لا نكلِّفه بها في حال إعساره، بل تستقرُّ دينًا في ذمته، فمتى أيسرَ طُولِب بها لما مضى كسائر الديون.

قيل: هذا مفعول (٣) في ديون الآدميين، وأما حقوق الله تعالىٰ فإنه إنما أوجبها علىٰ القادرين دون العاجزين.

فإن قيل: الجزية أجرةٌ عن سكنى الدار، فتستقرُّ في الذمة.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الحاوى الكبير» للماوردي (۱٤/ ٣١٠، ٣١٣).

<sup>(</sup>٢) «فله» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «معقول» خلاف الأصل.

قيل: انتفاء أحكام الإجارة عنها جميعها يدلُّ علىٰ أنها ليست بأجرة، فلا يُعرَف حكمٌ من أحكام الإجارة في الجزية. وقد تقدَّم أن عمر رَضَاً لللهُ عَنهُ أجرى علىٰ السائل الذمي رزْقَه من بيت المال، فكيف يكلَّفُ أداءَ الجزية وهو يُرزَق من بيت مال المسلمين؟!

### فصل (١)

ولا جزية على شيخ فان ولا زَمِن ولا أعمى، ولا مريض لا يُرجى بُرؤه بل قد أَيِسَ من صحته، وإن كانوا موسرين. وهذا مذهب أحمد وأصحابه وأبي حنيفة ومالك والشافعي في أحد قوليه (٢)؛ لأن هؤلاء لا يُقتَلون ولا يُقاتَلون، فلا تجب عليهم الجزية كالنساء والذرِّية.

قال الشافعي في القول الآخر (٣): تجب عليهم الجزية بناءً على أنها أجرة السُّكنى، وأنهم رجالُ بالغون موسرون، فلا يقيمون في دار الإسلام بغير جزية. وحديثُ معاذ يدلُّ عليه بعمومه، وحديث عمر يتناوله بعمومه أيضًا، فإنه أمر أن تُضْرَب على من جَرتْ عليه المواسي. وإن الجزية إن كانت أجرة عن سُكنى الدار فظاهرٌ، وإن كانت عقوبة على الكفر فكذلك أيضًا، فعلى التقديرين: لا يُقرُّون بغير جزيةٍ.

وأصحاب القول الأول يقولون: لما لم يكن هؤلاء من أهل القتال لم

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغني» (۲۱۹/۱۳).

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «أقواله» خلاف الأصل.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأم» (٥/ ٦٨٤)، و «الأحكام السلطانية» للماوردي (ص٢٢٦).

يكن عليهم جزيةٌ كالنساء والصبيان، وقد قال أحمد في رواية عنه (١): من أطبق بابَه على نفسه ولم يُقاتِل لم يُقتَل، ولا جزية عليه.

### فصل

فأما الرُّهبان فإن خالطوا الناسَ في مساكنهم ومعايشهم فعليهم الجزية باتفاق المسلمين، وهم أولى بها من عوامّهم فإنهم رؤوس الكفر، وهم بمنزلة علمائهم وشَمامِسَتِهم (٢). وإن انقطعوا في الصوامع والدِّيارات لم يخالطوا الناسَ في معايشهم ومساكنهم، فهل تجب عليهم الجزية؟ فيه قولان للفقهاء، وهما روايتان عن الإمام أحمد.

أشهرهما: لا تجب عليه، وهو قول محمد.

والثانية: تجب عليه، وهو قول أبي حنيفة إن كان معتملًا (٣). وقال أحمد (٤): تؤخذ من الشمَّاس والراهب وكل من أنبتَ. وهو ظاهر قول الشافعي، وعليه يدلُّ ظاهر عموم القرآن والسنة.

ومن لم يَرَ وجوبها احتجّ بأنه ليس من أهل القتال. وقد أوصى الصدّيق

<sup>(</sup>١) لم أجدها فيما بين يديّ من مصادر.

<sup>(</sup>٢) انظر: «مجموع الفتاوي» (٢٨/ ٦٦٠). والشمامسة جمع شمَّاس: من يقوم بالخدمة الكنسية، ومرتبته دون القسّيس.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «معتمل». انظر: «فتح القدير» لابن الهمام (٦/٥٢)، و «حاشية ابن عابدين» (٤/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٤) لم أجد هذه الرواية فيما بين يديّ من المصادر.

رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ بأن لا يُتعرَّض لهم، فقال في وصيته ليزيد بن أبي سفيان حين وجهه إلى الشام: «لا تَقتُلُ صبيًّا ولا امرأةً ولا هَرِمًّا، وستمرُّون على أقوام في الصَّوامع احتبسوا أنفسَهم فيها، فدَعْهم حتى يُميتَهم الله على ضلالتهم، وستجدون أقوامًا فَحَصَوا عن أوساط رؤوسهم فاضرِبْ ما فَحَصوا عنه بالسف»(١).

### فصل

فإن ترهّب بعد ضرب الجزية عليه وترك مخالطة الناس، فهل تسقط الجزية عنه بذلك؟ فلم أر لأصحابنا فيها كلامًا، فيحتمل أن يقال: لا تسقط عنه، وهو الذي ذكره مالك(٢)؛ لأن ترهّبه ليس بعذر له في إسقاط ما وجب عليه. قالوا: ولأنه يمكن أن يكون ترهّبه لتسقط الجزية عنه.

واحتمل أن يقال بسقوطها، فإنه مانعٌ لو قارن العقد منع الجزية، فأشبه العجزَ والجنونَ والصِّغر.

<sup>(</sup>۱) هذه الوصية رويت مطولة ومختصرةً من طرق عديدة، عامَّتها مراسيل إذ لم يُدرك رواتها أبا بكر، ولكنها تعضد بعضها بعضًا فتجعل أصل الوصية ثابتة. فمن تلك المراسيل: مرسل يحيى بن سعيد الأنصاري عند مالك في «الموطأ» (١٢٩٢) - ومن طريقه البيهقي في «الكبير» (٩/ ٨٩) - وعبد الرزاق (٩٣٧٥) وابن أبي شيبة (٣٣٧٩٣)، ومرسل الزهري عند عبد الرزاق (٩٣٧٧)، ومرسل صالح بن كيسان عند البيهقي (٩/ ٩٠)، ومرسل أبي عمران الجوني عند عبد الرزاق (٩٣٧٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «عقد الجواهر الثمينة» (١/٤٨٦).

وأما الفلاّحون الذين لا يقاتلون والحرَّاثون فظاهر كلام الأصحاب أن تؤخذ منهم الجزية؛ لأنهم لم يستثنوهم مع من استُثْني، وظاهر كلام أحمد أنه لا جزية عليهم فإنه قال: من أطبق بابه على نفسه ولم يُقاتِل لم يُقتَل، ولا جزية عليه.

وقال في «المغني» (١): فأما الفلاح الذي لا يقاتل فينبغي أن لا يُقتَل، لما رُوي عن عمر بن الخطاب رَضَوَلَكُ عَنْهُ أنه قال: اتقوا الله في الفلاّحين الذين لا ينْصِبون لكم في الحرب (٢). وقال الأوزاعي: لا يُقتَل الحرَّاث إذا عُلِم أنه ليس من المقاتلة. وقال الشافعي: يُقتَل إلّا أن يؤدِّي الجزية، لدخوله في عموم المشركين. ولنا (٣) قول عمر، وأن أصحاب النبي عَلَيْ لم يقتلوهم حين فتحوا البلاد؛ ولأنهم لا يقاتلون فأشْبهوا الشيوخ والرهبان. انتهى كلامه.

وظاهره أنه لا جزية عليهم.

#### فصل

وأهل خيبر وغيرهم من اليهود في الذمة والجزية سواءٌ، لا يُعلم نزاعٌ بين الفقهاء في ذلك.

<sup>(1) (11/ 111).</sup> 

<sup>(</sup>٢) أخرجه سعيد بن منصور في «سننه» (٣: ٢/ ٢٣٩)، والبيهقي (٩ / ٩).

<sup>(</sup>٣) في الأصل والمطبوع: «وأما». والتصويب من «المغني».

ورأيت لشيخنا في ذلك فصلًا نقلتُه من خطه بلفظه، قال<sup>(۱)</sup>: والكتاب الذي بأيدي الخَيابرة الذي يدَّعون أنه بخط علي في إسقاط الجزية عنهم باطلٌ، وقد ذكر ذلك الفقهاء من أصحابنا وأصحاب الشافعي وغيرهم، كأبي العباس بن سُرَيج<sup>(۲)</sup> والقاضي أبي يعلى والقاضي الماوردي وأبي محمد المقدسي وغيرهم، وذكر الماوردي<sup>(۳)</sup> أنه إجماعٌ. وصدَق.

قال: هذا الحكم ثابتٌ بالكتاب والسنة والإجماع، ثابتٌ بالعموم لفظًا ومعنى، وهو عمومٌ منقول بالتواتر لم يخصَّه أحدٌ من علماء الإسلام، ولا دليلٌ من أدلَّة (٤) الشرع، فيمتنع تخصيصه بما لا تُعرف صحته، ولا وجد أيضًا في الشريعة [معنًى] للتخصيص، فإن الواحد من المسلمين \_ مثل أبي بردة بن نِيار (٥) وسالم [مولى] أبي حذيفة (٢) \_ إنما خُصَّ بحكم لقيام معنًى

<sup>(</sup>١) نقل البعلي بعضَه في «الأخبار العلمية من الاختيارات الفقهية لابن تيمية» (ص٤٥٧، 8٥٧). وانظر: «مجموع الفتاوئ» (٢٨/ ٦٦٤).

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «شريح»، تحريف.

<sup>(</sup>٣) قال في «الأحكام السلطانية» (ص٢٢٣): «ويهود خيبر وغيرهم في الجزية سواء بإجماع الفقهاء». وكذا في «الأحكام السلطانية» لأبي يعلىٰ (ص٤٥١).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «شيء أوله» تحريف.

<sup>(</sup>٥) في المطبوع: «دينار»، تحريف. خصَّه النبي عَلَيْهُ بأنه تَجزي عنه جذعة في الأضحية وقال: «ولن تَجزي عن أحدٍ بعدك»، وذلك لأنه تعجَّل الذبح قبل الصلاة، ولم يبقَ له شيء يذبحه بعد الصلاة غير جذعة من المعز. أخرجه البخاري (٩٥٥) ومسلم (١٩٦١) من حديث الراء.

<sup>(</sup>٦) وذلك حين أمر النبي ﷺ امرأة أبي حذيفة سهلة بنت سهيل أن تُرضعه بعد ما قد بلغ

اختصَّ به، وليس كذلك اليهود وأعقابهم، بل الخيابرة قد صدر منهم محاربة الله ورسوله وقتالُ عليِّ لهم ما يكونون به أحقَّ بالإهانة، فأما الإكرام وترك الجهاد إلى الغاية التي أمر الله بها في أهل دينهم فلا وجهَ له.

وأيضًا فإن النبي عَلَيْ لله يضرب جزية راتبة على من حاربه من اليهود، لا بني قينقاع ولا النضير ولا قُريظة ولا خيبر، بل نفى بني قينقاع إلى أذرعات، وأجلى النّضير إلى خيبر، وقتل قريظة، وقاتل أهلَ خيبر فأقرَّهم فلّاحين ما شاء الله، وأمر بإخراج اليهود والنصارى من جزيرة العرب، لكن لما بعث معاذًا إلى اليمن أمره أن يأخذ من كل حالم دينارًا أو عِدْلَه مَعافرَ.

قلت: ومقصود شيخنا: أن أهل خيبر وغيرهم من اليهود كانوا في حكمه سواءً، فلم يأخذ الجزية من غيرهم حتى (١) أسقطها عنهم، فإن الجزية إنما نزلت فريضتها بعد فراغه من اليهود وحربهم، فإنها نزلت في سورة براءة عامَ حجة الصديق رَضَوَلِللَّهُ عَنْهُ سنة تسع، وقتاله لأهل خيبر كان في السنة السابعة، وكانت خيبر بعد صلح الحديبية جعلها الله سبحانه شُكرانًا لأهل الحديبية وصبرهم، كما جعل فتح قريظة بعد الخندق شُكرانًا وجَبْرًا لما حصل للمسلمين في تلك الغزوة، وكما جعل النَّضير بعد أحدٍ كذلك، وجعل قينقاع للمسلمين في تلك الغزوة، وكما جعل النَّضير بعد أحدٍ كذلك، وجعل قينقاع

مبلغ الرجال، لتَحْرُم عليه، وكان قد تبنّاه أبو حذيفة، فكان يدخل عليها قبل نزول آيات الأحزاب في النهي عن التبنّي. أخرجه البخاري (٤٠٠٠) ومسلم (١٤٥٣) من حديث عائشة. ورأت عامّة أزواج النبي علي عدا عائشة أن رضاع الكبير كانت رخصة أرخصها النبي علي السالم خاصّة. أخرجه مسلم (١٤٥٤).

<sup>(</sup>١) في هامش الأصل: «حين» بعلامة خ.

بعد بدرٍ. وكل واقعة من وقائع رسول الله على الله على الله و كانت بعد غزوة من غزوات الكفّار، ولم تكن الجزية نزلت بعد، فلما نزلت أخذَها رسول الله على من نصارى نجران، وهم أول من أُخِذت منهم الجزية كما تبيّن، وبُعِث معاذٌ فأخذَها من يهود اليمن.

فإن قيل: فلِمَ [لَم] يأخذُها من أهل خيبر بعد نزولها؟

قيل: كان قد تقدَّم صلحُه لهم على إقرارهم في الأرض بنصف ما يخرج منها ما شاء، فوفَى لهم عهدَهم، ولم يأخذ منهم غيرَ ما شرط عليهم. فلما أجلاهم عمر رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُ إلى الشام ظنُّوا أنهم يستمرُّون على أن يُعفَوا منها، فزوَّروا كتابًا يتضمن أن رسول الله عَلَيْهُ أسقطها عنهم بالكلية، وقد صنَّف الخطيب والقاضي وغيرهما في إبطال ذلك الكتاب تصانيف، ذكروا فيها وجوهًا تدلُّ على أن ذلك الذي بأيديهم موضوعٌ باطلٌ (١).

قال شيخنا: ولما كان عام إحدى (٢) وسبعمائة أحضر جماعة من يهود دمشق عهودًا ادَّعَوا أنها قديمة وكلُّها بخط علي بن أبي طالب رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ، وقد غَشَّوها بما يقتضي (٣) تعظيمها، وكانت قد نَفَقَتْ على ولاة الأمور من مدة طويلة، فأسقِطت عنهم الجزية بسببها، وبأيديهم تواقيع ولاة، فلما وقفت عليها تبيَّن في نفسها ما يدلُّ على كذبها من وجوه كثيرة جدًّا.

<sup>(</sup>١) تقدم الكلام عليه في أول الكتاب (ص١٢ - ١٤).

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل، كأنه أراد: «سنة إحدى».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «يتقضى سهوًا.

منها: اختلاف الخطوط اختلافًا متفاقمًا في تأليف الحروف، الذي يُعلَم معه أن ذلك لا يصدر عن كاتبٍ واحدٍ، وكلها نافيةٌ أنه خطُّ علي بن أبي طالب رَضَائِلَيَّهُ عَنْهُ.

ومنها: أن فيها من اللحن الذي يخالف لغة العرب مما لا يجوز نسبةُ مثله إلىٰ على رَضَالِتَهُ عَنْهُ ولا غيره.

ومنها: الكلام الذي لا يجوز نسبته إلى النبي عَيَالِيَّة في حقِّ اليهود، مثل قوله: إنهم يُعامَلون بالإجلال والإكرام، وقوله: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، وقوله: أحسن الله بكم الجزاء، وقوله: وعليه أن يُكرِم مُحسِنكم ويعفو عن مُسيئكِم، وغير ذلك.

ومنها: أن في الكتاب إسقاطَ الخراج عنهم مع كونهم في أرض الحجاز، والنبي علي الله عنهم مع كونهم في أرض الحجاز، والنبي علي المسلمين، وأرض الحجاز لا خراجَ فيها بحالٍ، والخراج أمرٌ يجب على المسلمين، فكيف يسقط عن أهل الذمة.

ومنها: أن في بعضها إسقاطَ الكُلَفِ والسُّخَر عنهم، وهذا مما فعله الملوك المتأخرون لم يشرعه الرسول ﷺ وخلفاؤه.

وفي بعضها أنه شهد عنده عبد الله بن سلام وكعب بن مالك وغيرهما من أحبار اليهود، وإنما كان من الأنصار، أحبار اليهود، وكعب بن مالك لم يكن من أحبار اليهود، وإنما كان من الأحبار أنه كان من اليهود (١) فاعتقدوا أنه كعب بن

<sup>(</sup>١) «وإنما كان... من اليهود» ساقطة من المطبوع.

مالك(١)، وذلك لم يكن من الصحابة، وإنما أسلم على عهد عمر رَضَالِيُّكُعَنهُ.

ومنها: أن لفظ الكلام ونظمه ليس من جنس كلام النبي عليه.

ومنها: أن فيه من الإطالة والحَشُو ما لا يُشبِه عهود النبي عَلَيْكَةً.

وفيها وجوه أخرى متعددة، مثل أن هذه العهود لم يذكرها أحدٌ من العلماء المتقدمين قبل ابن سُرَيج (٢)، ولا ذكروا أنها رفعت إلى أحدٍ من ولاة الأمور فعملوا بها، ومثل ذلك مما يتعيَّن شهرتُه ونقلُه.

قلت: ومنها أن هذا لم يروه أحدٌ من المصنفين [في] كتب السير والتاريخ، ولا رواه أحدٌ من أهل الحديث ولا غيرهم البتة، وإنما يُعرف من جهة اليهود، ومنهم بدأ وإليهم يعود.

### فصل (۳)

وأما العبد فإن كان سيِّده مسلمًا فلا جزية عليه باتفاق أهل العلم، ولو وجبت عليه لوجبتْ على سيده، فإنه هو الذي يؤدِّيها عنه.

وفي «السنن» و «المسند» (٤) من حديث ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُا قال: قال

<sup>(</sup>۱) حسب ظنّهم، وإلّا فهو كعب بن ماتع الملقب بكعب الأحبار، انظر ترجمته ومصادر أخباره في «سير أعلام النبلاء» (٣/ ٤٨٩).

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «شريح» خطأ.

<sup>(</sup>۳) انظر: «المغنى» (۱۳/۲۲۰).

<sup>(</sup>٤) «سنن أبي داود» (٣٠٣٢) و «مسند أحمد» (١٩٤٩) واللفظ له، وأخرجه أيضًا الترمذي (٦٣٦، ٦٣٤) والبيهقي (٩/ ١٨٩) والضياء في «المختارة» (٩/ ٥٣١)؛ كلهم من حديث قابوس بن أبي ظبيان، عن أبيه، عن ابن عباس. وقابوس فيه لين، ثم

رسول الله على الله عليه الله على مسلم جزيةٌ».

وإن كان العبد لكافرٍ فالمنصوص عن أحمد أنه لا جزية عليه أيضًا، وهو قول عامة أهل العلم.

قال ابن المنذر<sup>(۱)</sup>: أجمع كل من يُحفظ عنه من أهل العلم على أنه لا جزية على العبد.

وقد روي عن النبي ﷺ أنه قال: «لا جزية على عبدٍ»(٢). وفي رفعه نظر، وهو ثابتٌ عن ابن عمر.

وإن العبد بحقون الدم أشبه (٣) النساء والصبيان. ولأنه لا مال له، فهو

إنه قد اختُلف عليه كما ذكره الترمذي، فروي عنه عن أبيه عن النبي ﷺ مرسلًا. قال أبو حاتم: هذا من قابوس، لم يكن قابوس بالقوي، فيحتمل أن يكون مرةً قال هكذا، ومرةً قال هكذا،

<sup>(</sup>١) «الإجماع» (ص٦٢). والمؤلف صادر عن «المغني».

<sup>(</sup>۲) ذكره ابن قدامة في «المغني» (۲۲ / ۲۲)، فقال: «يُروئ عن النبي عَلَيْهُ...» ثم قال: «وعن ابن عمر مثله». والمرفوع لا وجود له في دواوين الحديث، ولذا قال المؤلف: «في رفعه نظر». وقال الحافظ في «التلخيص الحبير» (۱۹۱۳): «ليس له أصل». وأما الموقوف، فالذي صحَّ عن ابن عمر أنه قال: «ليس في مال العبد زكاة حتى يعتق». أخرجه ابن أبي شيبة (۱۰۳۳۳) والبيهقي في «الكبير» (۱۰۸/٤). فأثر ابن عمر في عدم وجوب الزكاة، ولكن لمَّا استشهد الإمام أحمد به \_ كما سيأتي قريبًا \_ على نفي الجزية عنه أيضًا = نشأ منه هذا الذي نسبه ابن قدامة والمؤلف إلىٰ ابن عمر.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «محقون الدم فأشبه» خلاف الأصل.

أسوأ حالًا من الفقير العاجز. ولأنها لو وجبتْ عليه لوجبتْ على سيده، إذ هو المؤدِّي لها عنه، فيجب عليه أكثر من جزية. ولأنه تَبَعُ، فلم تَجِبْ عليه الجزية كذرِّية الرجل وامرأته. ولأنه مملوكٌ، فلم تَجِبْ عليه كبهائمه ودوابّه.

وعن أحمد رواية أخرى أنها تجب عليه، ونحن نذكر نصوص أحمد من الطرفين (١).

قال أبو طالب (٢): وسألت أبا عبد الله عن العبد النصراني عليه جزية ؟ قال: ليس عليه جزية .

وقال في موضع آخر: قلت فالعبد؟ [قال: ] ليس عليه جزيةٌ (٣)، لنصرانيًّ كان أم لمسلم، كما قال ابن عمر (٤) رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُا.

وقال عبد الله بن أحمد (٥): سألت أبي عن رجل مسلم كاتب عبدًا نصرانيًّا هل تؤخذ من العبد الجزية في مكاتبته؟ فقال: إن العبد ليس عليه جزية، والمكاتب عبدٌ ما بقى عليه درهم.

وقال أحمد (٦): ثنا يزيد، ثنا سعيد، عن قتادة، عن سفيان العقيلي، عن

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «الطريقين».

<sup>(</sup>٢) كما في «جامع الخلال» (١/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل، والذي في مطبوعة «الجامع»: «صدقة»، وهو الموافق لما صحَّ عن ابن عمر كما سبق آنفًا.

<sup>(</sup>٤) في المطبوع: «أبو محمد» خطأ.

<sup>(</sup>٥) لم أجده في «مسائله» المطبوعة، والمؤلف صادر عن «الجامع» للخلال (١/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٦) كذا، والظاهر أنه وهم، لأن الخلال أسنده في «الجامع» (١/ ١٧٦) عن عصمة بن عصام،

أبي عِياضٍ قال: قال عمر بن الخطاب رَضَالِللهُ عَنهُ: لا تشتروا من رقيق أهل الذمة ولا مما في أيديهم [شيئًا]، لأنهم أهل خراجٍ (١) يبيع بعضُهم بعضًا، ولا يُقرَّنَّ أحدُكم بالصَّغار بعد إذ أنقذه الله منه.

قال حنبلُ (٢): سمعت أبا عبد الله قال: أراد عمر أن يوفِّر الجزية؛ لأن (٣) المسلم إذا اشتراه سقط عنه أداء ما يؤخذ منه، والذمي يؤدي عنه وعن مملوكه خراج جماجمهم، إذا كانوا عبيدًا أخذ منهم جميعًا الجزية.

وقال إسحاق بن منصور (٤): قلت لأبي عبد الله: قول عمر لا تشتروا رقيق أهل الذمة؟ قال: لأنهم أهل خراجٍ يؤدي بعضهم عن بعضٍ، فإذا صار إلىٰ المسلم انقطع عنه ذلك.

قال: حدثنا حنبل، قال: حدثني أبي، قال: حدثنا يزيد... إلخ. إذًا فهو من رواية حنبل بن إسحاق بن حنبل، عن أبيه (وهو عم الإمام أحمد)، عن يزيد بن هارون به.

نعم، أخرجه أحمد \_ كما عند الخلال (١/ ١٧٨) \_ ولكن ليس عن يزيد بن زريع، بل عن إسماعيل بن علية عن سعيد بن أبي عروبة به. وأخرجه أبو عبيد في «الأموال» (٢٠٩) وابن أبي شيبة (٢/ ٢١٩) والخلال في «الجامع» (١/ ١٧٧) من طرق عن سعيد به. وفي إسناده لين لجهالة حال سفيان العقيلي، ولكن له متابعات يصحُّ بها، وسيأتي بعضها.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «حاح». والتصويب من «الجامع».

<sup>(</sup>٢) «الجامع» للخلال (١/١٧٧).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «لم». والتصويب من «الجامع».

<sup>(</sup>٤) في «مسائله» (٢/ ٥٤٩)، والنقل من «الجامع» (١/ ١٧٧).

# فصل(١)

ومَن بعضُه حرٌّ فقياس المذهب أن عليه الجزية بقدر ما فيه من الحرِّية.

## فصل(٢)

فإنْ عَتَق العبدُ فهل تجب عليه الجزية؟ فيه روايتان عن أحمد:

إحداهما: أن الجزية واجبةٌ عليه سواءٌ كان المُعتِق مسلمًا أو كافرًا، وهذا ظاهر المذهب وقول أكثر أهل العلم، منهم الإمام الشافعي وأبو حنيفة والليث بن سعدٍ وسفيان الثوري وغيرهم.

والثانية: لا جزية عليه، نصَّ عليها في رواية بكر بن محمد (٣) عن أبيه أنه قال لأبي عبد الله: النصراني الذي أُعتِق عليه جزية؟ قال: ليس عليه جزية، لأن ذمته ذمة مواليه، ليس عليه جزية.

ووهَّن الخلال(٤) هذه الرواية وقال: هذا قول قديمٌ رجع عنه أحمد، والعمل علىٰ ما رواه الجماعة.

وعن الإمام مالك روايتان أيضًا (٥)، إحداهما: أن عليه الجزية.

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱۳/ ۲۲۰).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المغنى» (٢٢٣/١٣).

<sup>(</sup>۳) «الجامع» (۱/۱۸۱).

<sup>(</sup>٤) «الجامع» (١/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٥) كما في «المغنى» (١٣/ ٢٢٣).

والثانية (١): إن كان المعتق له مسلمًا فلا جزيةَ عليه، لأن عليه الولاءَ لسيِّده، وهو شعبةٌ من الرقّ، وكأنه عبد المسلم.

قلت: وهي مسألة اختلف فيها التابعون، فعمر بن عبد العزيز أخذ منه الجزية، والشعبي لم ير عليه جزية وقال: ذمته ذمة مولاه. حكاه أحمد عنهما(٢).

## فصل(٣)

ومن أسلم سقطت عنه الجزية، سواءٌ أسلم في أثناء الحول أو بعده، ولو اجتمعت عليه جزية سنين ثم أسلم سقطت كلُّها. هذا قول فقهاء المدينة وفقهاء الرأي وفقهاء الحديث، إلا الشافعي وأصحابه فإنه قال: إن أسلم بعد الحول لم تسقط؛ لأنه دَينٌ استحقَّه صاحبه، واستحقَّ المطالبة به في حال الكفر، فلم تسقط بالإسلام، كالخراج وسائر الديون. وله \_ فيما إذا أسلم في أثناء الحول \_ قولان، أحدهما: أنها تسقط. والثاني: أنها تُؤخذ بقسطه.

والصحيح الذي لا ينبغي القول بغيره سقوطها، وعليه تدلُّ سنة رسول الله عليه وسنة خلفائه، وذلك من محاسن الإسلام وترغيبِ الكفار فيه. وإذا كان رسول الله عليه يعطي الكفار على الإسلام حتى يسلموا يتألَّفُهم بذلك، فكيف يُنفَّر عن الدخول في الإسلام من أجل دينارٍ؟ فأين هذا من ترك

<sup>(</sup>١) «والثانية» ليست في المطبوع.

<sup>(</sup>٢) كما في «الجامع» للخلال (١/١٨١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغني» (٢٢١/١٣).

# الأموال للدخول في الإسلام؟

قال سفيان الثوري عن قابوس (١) بن أبي ظبيان، عن أبيه، قال: قال رسول الله ﷺ: «ليس على مسلم جزيةٌ» (٢).

قال أبو عبيد: تأويل هذا الحديث: لو أن رجلًا أسلم في آخر السنة وقد وجبت الجزية عليه، أن إسلامه يُسقِطها عنه، فلا تؤخذ منه وإن كانت قد لزِمتْه قبل ذلك؛ لأن المسلم لا يؤدِّي الجزية، ولا تكون عليه دَينًا. وقد روي عن عمر وعلى وعمر بن عبد العزيز ما يحقِّق هذا المعنى.

حدثنا عبد الرحمن، عن حماد بن سلمة، عن عبيد الله بن رواحة قال: كنت مع مسروق بالسِّلسلة فحدَّثني أن رجلًا من الشعوب \_ يعني الأعاجم \_ أسلم وكانت تؤخذ منه الجزية، فأتىٰ عمر بن الخطاب رَخِوَلِسَّهُ عَنهُ فقال: يا أمير المؤمنين أسلمتُ والجزية تؤخذ مني، فقال: لعلك أسلمتَ متعوِّذًا؟ فقال: أمَا في الإسلام ما يُعِيذني؟ قال: بلىٰ (٣)! قال: فكتب أن لا تؤخذ منه الجزية (٤).

وحدثنا هُشيمٌ قال: أخبرنا سيَّارٌ، عن الزبير بن عدي قال: أسلم

<sup>(</sup>١) في الأصل: «حانوس» تحريف.

<sup>(</sup>٢) من طريق سفيان أخرجه أبو عبيد في «الأموال» (١٢٥)، والكلام الآتي منه، وقد تقدَّم تخريج الحديث من أمهات المصادر.

<sup>(</sup>٣) «قال بلي» ليست في المطبوع.

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١٢٦) \_ ومن طريقه البيهقي في «الكبير» (٩/ ١٩٩) \_ وإسناده حسن. وأخرجه عبد الرزاق (١٩٢٨٥) وابن زنجويه (١٨٥) من طريقين عن ابن سيرين بنحوه.

دِهقانٌ (١) على عهد على رَضِ الله على رَضِ الله على رَضِ الله على رَضِ الله على الله على على عهد على رَضِ الله على رَضِوا الله على الله على عنها فنحن أحقُّ رافعنا عنك جزية رأسك وأخذناها من أرضك، وإن تحوَّلتَ عنها فنحن أحقُّ بها (٢).

وحدثنا يزيد بن هارون، عن المسعودي، عن محمد بن عبيد الثقفي أن دِهقانًا أسلم، فقام إلىٰ علي، فقال له علي: أما أنت فلا جزية عليك، وأما أرضك فلنا<sup>(٣)</sup>.

وحدثنا حجّاجٌ، عن حمّاد بن سلَمة، عن حُميدٍ قال: كتب عمر بن عبد العزيز: من شهد شهادتنا واستقبل قبلتنا واختتَن فلا تأخذوا منه جزيةً (٤).

<sup>(</sup>١) الدهقان: رئيس القرية أو الإقليم وزعيم الفلّاحين، ومَن له مال وعقار. ويطلق علىٰ التاجر أيضًا.

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١٢٧). وأخرجه أيضًا يحيى في «الخراج» (١٨٨) \_ ومن طريقه البيهقي (٢) «الأموال» (١٢٧). وأخرجه أيضًا يحيى في «الخراج» (١٨٨) وابن أبي شيبة (٢١٩٤٨)، كلهم عن هشيم به. والزبير بن عدي من صغار التابعين، روايته عن علي مرسلة. ويشهد له المرسل الآتي.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١٢٨)، وأخرجه يحيى بن آدم (١٨٩) عن وكيع، وابن زنجويه (٣٢٢، ١٥٥) عن أبي نعيم، كلاهما عن المسعودي به، وهما ممن روئ عنه قبل اختلاطه. وأخرجه ابن أبي شيبة (٢١٩٤) من طريق آخر عن محمد بن عبيد الله الثقفي عن عمر وعلي قالا: إذا أسلم وله أرض وضعنا عنه الجزية وأخذنا منه خراجها. والثقفي لم يدرك عمر ولا عليًّا، فروايته عنهما مرسلة.

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١٢٩)، وإسناده جيِّد. وأخرجه ابن زنجويه (١٨٨) عن النضر بن شميل عن عوف الأعرابي قال: كتب عمر بن عبد العزيز إلىٰ عدي بن أرطاة كتابًا قرئ علىٰ الناس وأنا أسمع... بنحوه. وذكره مالك في «الموطأ» (١٨٨) بنحوه بلاغًا.

قال أبو عبيد (١): أفلا ترى أن هذه الأحاديث قد تتابعتْ عن أئمة الهدى بإسقاط الجزية عمن أسلم، ولم ينظروا في أول السنة كان ذلك ولا في آخرها، فهو عندنا على أن الإسلام أهدر ما كان قبله، وإنما احتاج الناس إلى هذه الآثار في زمن بني أميَّة، لأنه يُروى عنهم – أو عن بعضهم – أنهم كانوا يأخذونها منهم وقد أسلموا؛ يذهبون إلى أن الجزية بمنزلة الضرائب على العبيد، يقولون: لا يُسقِط إسلامُ العبد عنه ضريبتَه. ولهذا اختار من اختار من اختار من القرَّاء الخروجَ عليهم.

وقد رُوي عن يزيد بن أبي حبيبٍ ما يُشِت ما كان من أُخْذِهم إياها.

حدثنا عبد الله بن صالح، ثنا حرملة بن عمران، عن يزيد بن أبي حبيبٍ قال: أعظمُ ما أتتْ (٣) هذه الأمة بعد نبيِّها ثلاثُ خصال: قتلُهم عثمان بن عفّان، وإحراقُهم الكعبة، وأخْذُهم الجزية من المسلمين (٤).

والجزية وُضِعت في الأصل إذلالًا للكفّار وصَغارًا، فلا تُجامِعُ الإسلام بوجه، ولأنها عقوبةٌ فتسقُط بالإسلام، وإذا كان الإسلام يَهدِم ما قبله من المشرك والكفر والمعاصي فكيف لا يهدم ذُلَّ الجزية وصَغارها؟ وإن

<sup>(</sup>١) في «الأموال» عقب الآثار السابقة.

<sup>(</sup>٢) في «الأموال»: «استجاز من استجاز».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «كانت». والتصويب من «الأموال».

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١٣٠). أخرجه أيضًا البخاري في «التاريخ الأوسط» (١٩٣) وابن زنجويه (١٩٣). (١٩٣) وابن الأعرابي في «معجمه» (١٨٩١).

المقصود تألُّف الناس على الإسلام بأنواع الرغبة فكيف لا يُتألَّفون بإسقاط الجزية؟ وكان رسول الله على على الإسلام عطاءً لا يعطيه على غيره، وقد جعل الله سبحانه سهمًا في الزكاة للمؤلَّفة قلوبهم، فكيف لا يُسقِط عنهم الجزية بإسلامهم؟ وكيف يُسلِّط الكفار أن يتحدَّثوا بينهم بأن من أسلم منهم أخِذ بالضرب والحبس ومُنع ما يملكه حتى يعطي ما عليه من الجزية؟

#### فصل

فإن مات الكافر في أثناء الحول سقطتْ عنه، ولم تؤخذ بقدر ما أدرك منه. وإن مات بعد الحول فذهب الشافعي أنها لا تسقط وتُؤخذ من تُركته، وهو ظاهر كلام أحمد. وقال أبو حنيفة: تسقط بالموت، وحكاه أبو الخطّاب عن شيخه القاضي (١).

قال أبو عبيد (٢): وأما موت الذمي في آخر السنة فقد اختُلف فيه.

فحدثنا سعيد بن عُفيرٍ، عن عبد الله بن لَهِيعة، عن عبد الرحمن بن جُنادة (٣) كاتبِ حيَّان بن سُرَيج بعثه إلىٰ عمر بن عبد العزيز وكتب إليه يستفتيه: أيجعلُ جزية موتىٰ القِبْط علىٰ أحيائهم؟

<sup>(</sup>۱) كما في «المغنى» (۱۳/۲۲۲).

<sup>(</sup>۲) «الأموال» (۱/۸/۱).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «حبارة» تصحيف.

<sup>(</sup>٤) في المطبوع: «شريج»، وفي «الأموال»: «شريح»، كلاهما تصحيف. انظر: «الإكمال» (٤/ ٢٧٣).

فسأل عمر عن ذلك عِراكَ بن مالك \_ وعبدُ الرحمن يسمع \_ فقال: ما سمعتُ لهم بعَقْدٍ ولا عهدٍ، إنما أُخِذوا عَنوةً بمنزلة الصيد. فكتب عمر إلى حيَّان بن سُريج يأمره أن يجعل جزية الأموات على الأحياء. وكان حيَّان والِيَه على مصر (١).

قال (٢): وقد رُوي من وجه آخر عن مَعقِل بن عبيد الله عن عمر بن عبد العزيز أنه قال: ليس على من مات ولا من أَبقَ جزيةٌ. يقول: لا تؤخذ من ورثته بعد موته، ولا يجعلها بمنزلة الدَّين، ولا تؤخذ من أهله إذا هرب عنهم منها، لأنهم لم يكونوا ضامنين لذلك.

قال الآخذون لها<sup>(٣)</sup>: هي دَينٌ وجب عليه في حياته فلم يسقط بموته، كديون الآدميين.

قال المُسقِطون: هي عقوبةُ، فتسقط بالموت كالحدود؛ ولأنها صغارٌ وإذلالٌ فزال بزوال محلّه. وقولكم: «إنها دَينٌ فلا تسقط بالموت» إنما يتأتَّى على (٤) أصل من لا يُسقِطها بالإسلام، وأما من أسقطها بالإسلام فلا يصحُّ

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۱۳۱).

<sup>(</sup>٢) أي أبو عبيد برقم (١٣٢). وقد وصله ابن أبي شيبة (٣٣٣١٢) بلفظ: «لا يؤخذ من أبي أبو عبيد برقم (١٣٢) الجزية، ولا تؤخذ من فارًّ، ولا من ميت، ولا يؤخذ أهلُ الأرض بالفار».

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغني» (٢٢٢/١٣).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «عند».

منه هذا الاستدلال.

ولا ريبَ أن الجزية عقوبة وحقٌ عليه، ففيها الأمران، فمن غلَّب جانبَ العقوبة أسقطها بالموت كما تسقط العقوبات الدنيوية عن الميت، ومن غلَّب فيها جانبَ الدَّين لم يُسقِطها، والمسألة محتملة. والله أعلم.

### فصل(١)

فإن اجتمعت عليه جزية (٢) سنين استُوفِيَتْ كلُّها عند الجمهور. وقال أبو حنيفة: تتداخل، وتؤخذ منه جزية واحدة، وأجراها مجرئ العقوبة، فتتداخل كالحدود. والجمهور جعلوها بمنزلة سائر الحقوق المالية كالدية والزكاة وغيرهما.

وقول الجمهور أصحُّ، لا يناسب التخفيفُ عنه بترك أداء ما وجب عليه للمسلمين، ولاسيَّما إذا [كان] ممن لا يُعذَر بالتأخير. ولو قيل بمضاعفته عليه عقوبةً له لكان أقوى من القول بسقوطها، والله أعلم.

### فصل

وإذا بذلوا ما عليهم من الجزية أو الخراج أو الدية أو الدَّين أو غيره من عين (٣) ما نعتقده نحن محرَّمًا، ولا يعتقدون تحريمه، كالخمر والخنزير=

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۱۳/۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «دية». وفي هامشه: «كذا».

٣) في الأصل: «غير» تصحيف.

جاز قبوله منهم. هذا مذهب أحمد وغيره من السلف.

قال الميموني (١): قرأت على أبي عبد الله: هل على أهل الذمة إذا اتَّجروا في الخمر والخنزير العُشْرُ؟ أنأخذ منه؟ فأملى عليَّ: قال عمر: «ولُّوهم بيعَها» (٢)، لا يكون هذا إلا على الأخذ. قلت: كيف إسنادُه؟ قال: إسناده جيدٌ.

وقال يعقوب بن بختان (٣): سألت أبا عبد الله عن خنازير أهل الذمة وخمورهم، قال: لا تقتُلُ خنازيرهم فإن لهم عهدًا، ولا يؤخذ منهم خمر ولا خنزير؛ يَلُون هم (٤) بيعَها.

وقال عبد الله (٥): قلت لأبي: فإن كان مع النصراني خمرٌ وخنازير، كيف يُصنع بها؟ فقال: قال عمر: «ولُّوهم بيعَها»، [وقد قال بعض الناس: تُقوَّم عليهم]، وهو قولٌ شنيعٌ، ولا أراه يُعجِبني.

<sup>(</sup>١) كما في «جامع الخلال» (١/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٢) أسندة الميموني \_ كما في المصدر السابق \_ عن أحمد، عن عبد الرحمن بن مهدي، عن سفيان، عن إبراهيم بن عبد الأعلى، عن سويد بن غَفَلة أن عمر قال: «ولُّوهم بيعها: الخمرَ والخنزيرَ، نعشُرْها». وأخرجه أبو عبيد أيضًا كما سيأتي قريبًا.

<sup>(</sup>٣) كما في «الجامع» (١/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «يكون لهم». والتصويب من «الجامع».

<sup>(</sup>٥) كما في «الجامع» (١/ ١٣٩)، ومنه الزيادة، ولم أجده في «مسائله» المطبوعة.

وكذلك نقل عنه صالحٌ سواءً(١).

وقال أبو عبيد (٢): باب أخذ الجزية من الخمر والخنازير. حُدِّثنا [عن] (٣) عبد الرحمن، عن سفيان بن سعيد، عن إبراهيم بن عبد الأعلى الجعفي، عن سُويد بن غَفَلة قال: بلغ عمر بن الخطاب رَضَيَالِيَّهُ عَنْهُ أن ناسًا يأخذون الجزية من الخنازير، وقام بلالٌ فقال: إنهم ليفعلون، فقال عمر رضَيَالِيَّهُ عَنْهُ: لا تفعلوا، وَلُّوهم بيعَها (٤).

وحدثنا الأنصاري، عن إسرائيل، عن إبراهيم بن عبد الأعلى، عن أسويد بن غَفَلة أن بلالًا قال لعمر: إن عُمَّالك يأخذون الخمر والخنازير في الخراج، فقال: لا تأخذوها منهم، ولكن وَلُّوهم بيعَها، وخذوا أنتم من الثمن (٥).

قال أبو عبيد (٦): يريد أن المسلمين كانوا يأخذون من أهل الذمةِ الخمرَ والخنازير من جزية رؤوسهم وخراج أرضهم بقيمتها، ثم يتولَّىٰ

<sup>(</sup>١) كما في المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٣) الزيادة من «الأموال».

<sup>(</sup>٤) «الأموال» برقم (١٣٣)، وأخرجه أيضًا عبد الرزاق (٩٨٨٦) عن سفيان به. وسبق أن الإمام أحمد قال: إسناده جيد.

<sup>(</sup>٥) «الأموال» (١٣٤).

<sup>(</sup>٦) عقب الأثر السابق.

المسلمون (١) بيعَها. فهذا الذي أنكره بلال ونهي عنه عمر، ثم رخَّص لهم أن يأخذوا ذلك من أثمانها إذا كان أهل الذمة المتولِّين لبيعها، لأن الخمر والخنازير مالٌ من أموال أهل الذمة، ولا يكون مالًا للمسلمين.

ومما يبيِّن ذلك ما حدَّثني عليُّ بن مَعبدٍ، عن عبيد الله بن عمرٍو، عن ليث بن أبي سُليم، أن عمر كتب إلى العُمَّال يأمرهم بقتل الخنازير، وتُقتَصُّ (٢) أثمانُها لأهل الجزية من جزيتهم (٣).

قال أبو عبيد: فهو لم يجعلها قصاصًا من الجزية إلا وهو يراها مالًا من أموالهم. فإذا مرَّ الذميُّ بالخمر والخنازير على العاشر فإنه لا يَطِيب له أن يَعشُرها، ولا يأخذ ثمنَ العُشْر منها وإن كان الذميُّ هو المتولِّي لبيعها أيضًا. وهذا ليس من الباب الأول ولا يُشبِهه، لأن (٤) ذلك حقُّ وجب على رقابهم وأرضهم. والعُشر هاهنا إنما هو شيء يوضع على الخمر والخنازير أنفُسِها، فلذلك ثمنُها لا يطيب، لقول رسول الله ﷺ: "إن الله إذا حرَّم شيئًا حرَّم ثمنها» ثمنه» (٥).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «المسلمين».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «يقضى». والتصويب من «الأموال».

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١٣٥)

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «ان».

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد (٢٦٧٨) وأبو داود (٣٤٨٨) وابن حبان (٤٩٣٨) والضياء في «المختارة» (٩/ ٥١١) من حديث ابن عباس بإسناد صحيح.

قال أبو عبيد (١): وقد رُوِي عن عمر بن الخطاب رَضَّاَلِلَهُ عَنْهُ أَنه أَفتىٰ في مثل هذا بغير ما أفتىٰ به في ذلك، وكذلك عمر بن عبد العزيز.

ثنا أبو الأسود المصري، حدثنا عبد الله بن لَهِيعة، عن عبد الله بن هُبيرة السَّبائي (٢) أن عُتبة بن فُرْقَد بعث إلى عمر بن الخطاب رَعَالَيَّهُ عَنْهُ بأربعين ألفَ درهم صدقة الخمر، فكتب إليه عمر: بعثتَ إليَّ بصدقة الخمر، وأنت أحقُّ بها من المهاجرين، وأخبرُ الناسِ بذلك، وقال: واللهِ لا أستعملك على شيءٍ بعدها، قال: فنزعه (٣).

قال (٤): وحدثنا عبد الرحمن بن مهدي، عن المثنى بن سعيد الضّبعي قال: كتب عمر بن عبد العزيز إلى عدِيّ بن أرطاة: أن ابعَثْ إليّ بتفصيل الأموال التي قِبَلك من أين دخلَتْ؟ فكتب إليه بذلك وصنّفه له، فكان فيما كتب إليه: مِن عُشْرِ الخمر أربعة آلاف درهم. قال: فلبثنا ما شاء الله، ثم جاء جوابُ كتابه: إنك كتبت إليّ تذكر من عشور الخمر أربعة آلاف درهم. إن الخمر لا يَعْشُرها مسلم ولا يشتريها ولا يبيعها، فإذا أتاك كتابي هذا فاطلب الرجل فاردُدها عليه، فهو أولى بما كان فيها. فطلب الرجل فرُدَّتْ عليه الأربعة الآلاف، وقال: أستغفر الله، إني لم أعلم.

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۱/ ۱۱۰).

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «الشيباني» تحريف.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» برقم (١٣٧). وفيه: «فتركه».

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١٣٨).

قال أبو عبيد: فهذا عندي الذي عليه العمل، وإن كان إبراهيم النخعي قد قال غير ذلك.

حدثنا يحيى بن سعيد القطّان وعبد الرحمن بن مهدي، كلاهما عن سفيان، عن حمادٍ، عن إبراهيم في الذمي يمرُّ بالخمر على العاشر، قال: يُضاعَف عليه العُشر<sup>(۱)</sup>.

قال أبو عبيد: وكان أبو حنيفة يقول: إذا مرَّ على العاشر بالخمر والخنازير، عَشَرَ الخمرَ ولم يَعْشُر الخنازير. سمعتُ محمد بن الحسن يحدِّث بذلك عنه.

قال أبو عبيد: وقول الخليفتين عمر بن الخطاب رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ وعمر بن عبد العزيز رحمه الله أولى بالاتباع، أن لا يكون على الخمر عُشْرٌ أيضًا، انتهى (٢).

وهذا الفرق هو محضُ الفقه، فإنهم إذا تبايعوها فيما بينهم فقد تعاقدوا على ما يعتقدونه مالًا، فإذا أخذناه منهم أخذنا [ما] هو حلالٌ عندهم \_ وإن كنّا لا نعتقد أنه يحلُّ سببُه (٣) \_ كما اكتسبوه بعقودٍ ومواريثَ أو أسبابٍ من هباتٍ ووصايا وغيرها [ممّا] لا يجوز في شرعنا؛ فعاملُونا به أو قَضَونا إياه مما لنا عليهم = ساغ لنا أخذُه، وإن لم يُسوّع في شرعنا تلك الأسباب التي

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۱۳۹).

<sup>(</sup>٢) أي انتهى النقل من «الأموال» لأبي عبيد.

<sup>(</sup>٣) في الأصل والمطبوع: «لا يعتقدونه كل سنة»، تحريف.

أخذوها (١)، كما تأخذ المرأة من مهرٍ في عقد نكاحٍ لا نجيزه نحن وهم يعتقدونه نكاحًا. وهذا بخلاف ما سرقوه أو غصبوه أو اكتسبوه بوجهٍ يعتقدون تحريمه كالربا، فإنه حرام عليهم بنصّ التوراة.

وأما ما منع الخليفتان فهو فرض العُشْر علىٰ نفس الخمر والخنازير إذا اتَّجروا فيها، فهذا غير أخذِ أثمانها منهم إذا كان لنا عليهم ذلك من وجهٍ آخر.

فالفرق بين أن يكون المأخوذ من جهة الخمر والخنازير وبين أن يكون من جهة الجزية والدَّين والدية وغيرها= ظاهرٌ، وبالله التوفيق.

### فصل

وأخذُ الجزية من أهل الكتاب وحِلُّ ذبائحهم ومناكحتهم مرتَّبٌ على أديانهم لا على أنسابهم، فلا يُكْشَف عن آبائهم هل دخلوا في الدين قبل المبعث أو بعده، ولا قبل النسخ والتبديل ولا بعده، فإن الله سبحانه أقرَّهم بالجزية ولم يَشْرِط ذلك، وأباح لنا ذبائحهم وأطعمتهم ولم يَشْرِط ذلك في جلّها، مع العلم بأن كثيرًا منهم دخل في دينهم بعد تبديله ونسخه، وكانت المرأة من الأنصار تَنذُر إن عاش لها ولدُّ أن تُهوِّده، فلما جاء الإسلام أرادوا منْع أولادهم من المُقام على اليهودية وإلزامَهم بالإسلام، فأنزل الله تعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي أَلدِينِ فَي قَد تَبَيّنَ ٱلرُّشُدُ مِنَ ٱلْغَيِّ ﴾ [البقرة: ١٥٢]، فأمسكوا عنهم (٢).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «حدها»، تصحيف.

<sup>(</sup>٢) انظر: «تفسير الطبري» (٤٦/٤ وما بعدها). وسيأتي تخريجه (ص١٠٢).

ومعلومٌ قطعًا أن دخولهم في دين اليهودية كان بعدَ تبديله وبعدَ مجيء المسيح، ولم يسأل النبي عَلَيْ أحدًا ممن أقرَّه بالجزية متى دخل آباؤه في الدين، ولا من كان يأكل هو وأصحابه من ذبائحهم من اليهود، ولا أحدُّ من خلفائه بعده (١) البتة.

وكيف يمكن العلم بهذا أو يكون شرطًا في حِلِّ المناكحة والذبيحة والإقرار بالجزية، ولا سبيل إلى العلم به إلا لمن أحاط بكلِّ شيء علمًا؟! وأيُّ شيء يتعلَّق به من آبائه إذا كان هو علىٰ دينٍ باطلٍ لا يقبله الله؟ فسواءٌ كان آباؤه كذلك أو لم يكونوا.

والنبي عَلَيْ أخذ الجزية من يهود اليمن، وإنما دخلوا في اليهودية بعد المسيح في زمن تُبَّع، وأخذها رسول الله على وخلفاؤه من بعده من نصارى العرب، ولم يسألوا أحدًا منهم عن مبدأ دخوله في النصرانية هل كان قبل المبعث أو بعده، وهل كان بعد النسخ والتبديل أم لا؟

وقد اختلف كلام الشافعي رحمه الله تعالى في الجزية والمناكحة فقال في «المختصر» (٢): وأصلُ ما أبني عليه أن الجزية لا تُقبَل من أحد دان دين كتاب، إلا أن يكون آباؤه دانوا به قبل نزول الفرقان، فلا تُقبل ممن بدَّل يهوديةً بنصرانية أو نصرانية بمجوسية أو مجوسية بنصرانية أو بغير الإسلام. وإنما أذن الله عز وجل بأخذ الجزية منهم على ما دانوا به قبل محمد، وذلك

<sup>(</sup>١) «بعده» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٢) «مختصر المزني» (ص٣٨٧) و «الأم» (٥/ ٤٣٦).

خلاف ما أحدثوا من الدين بعده، فإن أقام على ما كان عليه وإلا نُبِذ إليه عهدُه وأُخرِج من بلاد الإسلام بماله، وصار حربًا، ومن بدَّل دينَه من كتابيةٍ لم يحلَّ نكاحُها.

قال المزني<sup>(۱)</sup>: قد قال في كتاب النكاح: «إذا بدَّلت بدينٍ يحلُّ نكاح أهله فهي حلالُّ». وهذا عندي أشبه، وقال ابن عباس رَضَالِتَهُ عَنْهُا: ﴿ وَمَن يَتَ وَلَّهُم مِّنكُمُ فَإِنَّهُ وَمِنْهُم أَ ﴾ [المائدة: ٥٣] (٢). فمن دان منهم دينَ أهل الكتاب قبلَ نزول الفرقان وبعده سواءٌ عندي في القياس. وبالله التوفيق.

قال المنازعون له: الكلام علىٰ هذا من وجوهٍ:

أحدها: أن يقال: الأصل الذي تبني عليه لا بدّ أن يكون معلومًا ثبوتُه بكتاب الله أو سنة رسوله على نصًّا أو استنباطًا، فأين في كتاب الله عز وجل أو سنة رسوله أن الجزية لا تُقبل ممن دان بدين إلا أن يكون آباؤه دانوا به قبل نزول الفرقان؟ وأين يُستنبط ذلك منهمًا أو من أحدهما فيكون أصلًا منصوصًا أو مستنبطًا؟

الثاني: أن سكوت القرآن والسنة عن اعتبار ذلك في جميع المواضع، وعن الإيماء إليه والدلالة عليه = دليل علىٰ عدم اعتباره.

<sup>(</sup>١) الكلام متصل بما قبله في «المختصر».

<sup>(</sup>٢) أي: قرأ ابن عباس هذه الآية مستدلًّا بها علىٰ أن من تنصَّر فحكمه حكمهم، كما عند الطبري (٨/ ١٣٠) وغيره. وفي المطبوع: «وقال ابن عباس في قوله تعالىٰ»، إقحام أفسد المعنىٰ، فإن ما بعد الآية كلام المزني وليس تفسير ابن عباس.

الثالث: أن إطلاقهما وعمومهما المطَّردينِ في جميع المواضع متناولُ (١) لكل من اتَّصف بتلك الصفة، ولم يَرِد فيهما موضع واحدُّ مخصّصٌ ولا مقيدٌ، فيجب التمسك بالعام حتى يقوم دليلُ (٢) تخصيصِه.

الرابع: أن عمل النبي على وسيرته في أهل الكتاب بعد نزول الآية مبيّن أنه المراد منها، وقد عُلِم أنه على الله للم يَبْنِ (٣) في أخذ الجزية وحلِّ الذبائح والنكاح إلا على مجرد دينهم لا على اعتبار (٤) آبائهم وأنسابهم.

الخامس: أنه سبحانه قد حكم \_ ولا أحسن من حكمه \_ أنه من تولّى اليهود والنصاري فهو منهم، فقال (٥): ﴿ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُم فَإِنَّهُ وَمِنْهُم مِّنكُم فَإِنَّهُ وَمِنْهُم وَهذا [المائدة: ٥٣]، فإذا كان أولياؤهم منهم بنص القرآن كان لهم حكمهم، وهذا عامٌّ خُصَّ منه من يتولّاهم ودخل في دينهم بعد التزام الإسلام، فإنه لا يُقرُّ ولا تقبل منه الجزية، بل إما الإسلام أو السيف، فإنه مرتدُّ بالنص والإجماع، ولا يصح إلحاق من دخل في دينهم من الكفار قبل التزام الإسلام بمن دخل فيه من المسلمين.

يوضحه الوجه السادس: أن من دان بدينهم من الكفار بعد نزول الفرقان

<sup>(</sup>١) في الأصل: «متاول». والمثبت يقتضيه السياق.

<sup>(</sup>٢) بعدها في المطبوع: «على»، وليست في الأصل.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «لم يبين».

<sup>(</sup>٤) «اعتبار» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٥) «فقال» ليست في المطبوع.

فقد انتقل من دينه إلى دينٍ خيرٍ منه وإن كانا جميعًا باطلينٍ. وأما المسلم فإنه قد انتقل من دين الحق إلى الدين الباطل بعد إقراره بصحة ما كان عليه وبطلانِ ما انتقل إليه، فلا يُقرُّ.

السابع: أن دين أهل الكتاب قد صار باطلًا بمبعث رسول الله عَلَيْهُ، فلا فرقَ بين من اختاره بنفسه ممن لم يتقدم دخول آبائه فيه قبل ذلك وبين من دخل فيه ممن تقدم دخول آبائه فيه، فإن كلَّ واحدٍ منهما اختار دينًا باطلًا، وما على الرجل من أبيه؟ وأي شيء يتعلق به منه؟

الشامن: أن تبعيته لأبيه منقطعة ببلوغه، بحيث صار مستقلًا بنفسه في جميع الأحكام، فما بال تبعية الأب بعد البلوغ أثَرتْ في إقراره على دينِ باطلٍ قد قطع الإسلام تبعيته فيه؟

التاسع: أن ذلك الدين قد عُلم بطلانه ونسْخُه قطعًا بمجيء المسيح، فقد أُقِرَّ علىٰ دينٍ دخل فيه آباؤه بعد نسخه وتبديله.

العاشر: أن نسبة من دخل في اليهودية بعد بعث المسيح وتركَ دين المسيح، كنسبة من دخل في النصرانية بعد مبعث رسول الله عَلَيْكَ، إذ كلاهما دخل في دينٍ باطلِ منسوخٍ.

الحادي عشر: أن آباء هذا الكتابي لو أدركوا دين الإسلام فدخلوا فيه، وأقام هو على دينه بعد بلوغه الأقررناه ولم نتعرَّض له، مع اعتراف آبائه ببطلان دينهم الذي كانوا عليه. فإذا أُقِرَّ علىٰ دينٍ قد اعترف آباؤه ببطلانه فكيف لا يُقرُّ علىٰ دينٍ دخل آباؤه فيه وهم معتقدون صحته؟

الثاني عشر: أن النبي عَيَّكِ قبل أن يؤمر بالجهاد كان يُقِرُّ الناس على ما هم عليه، ويدعوهم إلى الإسلام، بل كانت المرأة تُسلِم وزوجها كافرٌ فلا يفرِّق الإسلام بينهما، ولم يَنزِل تحريم المسلمة على الكافر إلا بعد صلح الحديبية.

وكان النبي ﷺ مع الناس في الدعوة مراتب: فإنه أُمِر أولًا أن يقرأ باسم ربه، ثم أُمر ثانيًا أن يقوم نذيرًا، فأُمِر بإنذار عشيرته وقومه ودعوتهم إلى الله تعالىٰ، ثم أُمِر بإنذار الناس والصبر والعفو والهجر لمن آذاه، ثم أُمر بالهجرة، ثم أمر بقتال من قاتله، ثم أمر بالجهاد العام، ثم بضرب الجزية على أهل الكتاب، فضربها عليهم وألحق بهم المجوس، وكانت العرب من عبّاد الأوثان قد دخلوا كلهم في الدين، وكان عَلَيْكُ يُقِرُّ الناس علىٰ ما هم عليه حتى يأتيه الأمر من الله بما يأخذهم به ويفعله معهم. فلما جاءه أمره بالهجرة بادر إلىٰ امتثاله، ثم جاءه الأمر بالجهاد فقام به حقَّ القيام، ثم جاءه الأمر بالتفريق بين المؤمنات والكفَّار في النكاح، ثم جاءه الأمر بصلح الكفار بتوادعهم، ثم جاءه الأمر بأخذ الجزية منهم وإقرارهم علىٰ دينهم ولا يتعرَّض لهم ما لم ينقُصوه شيئًا مما شرط عليهم، فلم يكن قبل الهجرة والجهاد يمنع من أراد التهوُّد أو التنصُّر من أهل الأوثان، فلما علَتْ كلمة الإسلام وصار للمسلمين الغلبةُ والقهر منع من أراد منهم التهوُّد أو التنصُّر بعد أن أقرَّ بالإسلام، وأمر بقتله إن لم يراجع دينَ الإسلام، ولم يمنع يهوديًّا من نصرانيةٍ، ولا نصرانيًّا من يهوديةٍ كما منع المسلم منهما.

وقد علم على أن من أبناء الأنصار من دخل في اليهودية بعد النسخ والتبديل، كما روى أبو داود في «سننه» (١) عن ابن عباس رَضَالِتُهُ عَنْهُا قال: كانت المرأة تكون مِقلاتًا فتجعل على نفسها إن عاش لها ولدٌ أن تُهوِّده، فلما أُجلِيتْ بنو النضير كان فيهم من أبناء الأنصار فقالوا: لا نَدَعُ أبناءنا، فأنزل الله عز وجل: ﴿لاّ إِكْرَاهَ فِي اللّهِينِ قَد تَبَيَّنَ الرُّشَدُ مِنَ الْغَيِّ [البقرة: ٢٥٤].

قال أبو داود: المِقْلات التي لا يعيش لها ولدُّ.

وهو يدلَّ علىٰ أن من تهوَّد وإن كان أصله غيرَ يهودي فإنه مثلهم، والنبي لم يمنع قبل فرض الجهاد ولا بعده وثنيًّا دخل في دين أهل الكتاب، بل ولا يهوديًّا تنصَّر أو نصرانيًّا تهوَّد أو مجوسيًّا دخل في التهوُّد والتنصُّر. بل جمهور الفقهاء اليوم يُقِرُّونه علىٰ ذلك (٢) كما هو مذهب مالك وأبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايات عنه، وعنه رواية ثانيةٌ: لا يُقبل منه إلا الإسلام، وعنه رواية ثانيةٌ: لا يُقبل منه إلا الإسلام، عليه.

الثالث عشر: أنه لو لم يعرف له أبِّ لكونه لقيطًا، أو انقطع نسبه من أبيه

<sup>(</sup>۱) برقم (۲٦٨٢)، وأخرجه أيضًا النسائي في «الكبرئ» (۱۰۹۸۳،۱۰۹۸۳) والطبري في «الكبرئ» (۲۲۸۲)، وأخرجه أيضًا النسائي في «الكبرئ» (۱۰۹۸۳، ۱۰۹۳)، في «تفسيره» (۱/۲۷–۷۳)، وابن حبان (۱۶۰، ۱۷–۷۳)، من طرق عن شعبة، عن أبي بِشر، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس. وهذا إسناد صحيح عليٰ رسم الصحيحين.

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغني» (۱۲/ ۳۲، ۳۲/ ۲۲۲)، و «نهاية المطلب» (۱۲/ ۲۵۱)، و «روضة الطالبين» (۷/ ۱٤٠).

بكونه ولد زنًا، فإن ذلك لا يمنع اعتباره في دينه بنفسه. ولو كان من شرط ذلك دخول آبائه في الدين قبل النسخ والتبديل لم يثبت لهذا حكم دينه، ولم يُقرَّ عليه، لعدم أبيه حسًّا وشرعًا، إذ تبعيته هنا منتفيةٌ، وإنما له حكمُ نفسِه.

ولهذا قال الإمام أحمد ومن تبعه: أنه يحكم بإسلامه في هذه المواضع وفيما إذا مات أبواه أو أحدهما، وهو دون البلوغ؛ لأنه إنما كان كافرًا تبعًا لهما، وإلّا فهو على الفطرة الأصلية، فإذا لم يكن له من يتبعه على دينه كان مسلمًا؛ لأن مقتضى الفطرة موجودٌ والمغيّر لها مفقودٌ. فأحمد اعتبر في بقائه على دينه وجود أبويه لتتحقق التبعية، والشافعي لم يعتبر بقاء الأبوين ولا وجودهما في كونه تبعًا لهما، فإذا كان قد أقرّه على الدين الباطل حيث لا تتحقق تبعية الأبوين عُلِم أن إقراره لم يكن لأجل آبائه، وهو ظاهرٌ.

الرابع عشر: قوله (١): «وإنما أذن الله تعالى بأخذ الجزية منهم على ما دانوا به قبل محمد ﷺ، وذلك خلاف ما أحدثوا من الدين بعده».

فيقال: إن أُريد بما دانوا به قبل محمد عَلَيْ فذلك إنما هو قبل مبعث المسيح، فلا تُقبل من يهودي جزيةٌ إلا أن يُعلَم أن آباءه توارثوا اليهودية قبل مبعث المسيح، فإنها بطلت بمبعثه، كما بطلت هي والنصرانية وسائر الأديان بمبعث رسول الله عَلَيْة.

وإن أريد به ما دانوا به قبلَ مبعثه وإن كان باطلًا منسوخًا، فما الفرق بين ذلك وبين ما دانوا به بعد المبعث قبل أن تبلغهم الدعوة وتقوم عليهم

<sup>(</sup>١) أي قول الشافعي المذكور قبل صفحات.

الحجة؟ فإنك إنما اعتبرت وقت مبعثه خاصةً.

وإن أريد به ما دانوا به قبل قيام الحجة عليهم انتقض ذلك من وجهين: أحدهما: أنك لم تعتبر ذلك، وإنما اعتبرت نفس المبعث.

الثاني: أن الدين إذا كان باطلًا قبل المبعث لم يكن لتمسك الآباء به أثرٌ في إقرار الأبناء.

الخامس عشر: أنهم إذا دانوا بدينٍ قد أُقِرَّ أهله عليه بعد المبعث مع بطلانه قطعًا، فقد أُقِرُّوا علىٰ دينٍ مبدَّلِ منسوخٍ وأُخِذَت منهم الجزية عليه.

السادس عشر: أن قوله: «بخلاف ما أحدثوا من الدين بعده» يُشْعِر بأنه كان صحيحًا إلىٰ زمن المبعث، فأحدثوا بعد المبعث دينًا آخر غيره، فلذلك لا يُقرُّون عليه. وهذا خلاف الواقع، فإنهم كانوا قد أحدثوا وبدَّلوا قبل مبعث رسول الله عَيْكِةً فلما بُعث عَلَيْهُ استمرُّوا علىٰ ذلك الإحداث والتبديل، وانضاف إليه إحداث آخر وتبديلُ آخر، فلم يكن دينهم قبل المبعث سالمًا من الإحداث والتبديل، بل كان كله قد انتقض إلا الشيء القليل منه.

السابع عشر: قوله: «فإن أقام على ما كان عليه، وإلا نُبذ إليه عهده». فيقال: متى سار رسول الله على وخلفاؤه في أهل الذمة هذه السيرة؟ ومتى قال هو أو أحدٌ من خلفائه ليهودي أو نصراني: متى دخل آباؤك في الدين؟ فإن كانوا دخلوا فيه قبل مبعثي وإلا نَبذتُ إليك العهد! وأيضًا فإن الذي كان عليه باطلٌ قطعًا، سواءٌ أدرك آباؤه حقّه أو لم يُدركوه، فهو مقيمٌ على ما كان عليه آباؤه من الباطل.

الثامن عشر: أن إقراره بين أظهُرِ المسلمين على باطل دينه بالجزية والنُّلّ والصّغار والتزام أحكام الملة وكفّ شرّه عن المسلمين = خيرٌ وأنفع للمسلمين من أن يخرج بماله إلى بلاد الكفار المحاربين، فيكون قوةً للكفار محاربًا للإسلام ممتنعًا من أداء الجزية وجريان أحكام الملة عليه مع إقامته على الدين الباطل.

التاسع عشر: قوله: «ومن بدَّل دينه من كتابيةٍ لم يحلَّ نكاحها». فيقال: إذا كان العلم بكون الكتابية دخل آباؤها في الدين قبل النسخ والتبديل شرطًا في حلِّ نكاحها لم يحلَّ نكاح امرأةٍ من أهل الكتاب حتى يعرف أن آباءها كانوا كذلك. وهذا لا سبيلَ إلى العلم به إلا من جهتهم، وخبرُهم لا يُقبل في ذلك، والمسلمون لا علم لهم بذلك، فلا يحلُّ نكاح امرأةٍ كتابيةٍ أصلًا، وهذا خلاف نص القرآن!

ولا يقال: من لم يُعلَم حال أبويها جاز نكاحها، فإن شرط الحلِّ إذا لم يُعلَم ثبوته امتنع ثبوت الحلِّ، والصحابة رَضَالِتُهُ عَنْهُمْ تزوَّجوا منهم، ولم يسألوا عن ذلك.

وقد ألزم المزني الشافعيّ بالنكاح، فقال الشافعي في كتاب النكاح (١): إذا بدَّلت بدينٍ يحلُّ نكاح أهله فهو حلالٌ. قال المزني: وهذا عندي أشبهُ، ثم احتج بقول ابن عباس رَضَالِللهُ عَنْهُمَا في تأويل قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمُ فَإِنَّهُ وَ مِنْهُمُ ﴾ [المائدة: ٥٣]، وهذا من أحسن الاحتجاج.

<sup>(</sup>۱) «مختصر المزني» (ص ٣٨٧). وقد تقدم.

ثم قال المزني (١): فمن دان منهم دينَ أهل الكتاب قبل نزول الفرقان وبعده سواءٌ عندي في القياس.

الوجه العشرون: أنه لو صح اشتراط ذلك الشرط لم يُبَعْ لنا ذبيحةُ أحدٍ من أهل الكتاب؛ لأنا لا نعلم متى دخل آباؤه في الدين، والجهل بوجود الشرط كالعلم بانتفائه في امتناع ثبوت الحكم قبل تحقُّقه.

وقد قال الشافعي (٢) عليه الفرقان فدانت بدين أهل الكتاب، فأخذ عليه الله محمدًا عليه ويُنزِل عليه الفرقان فدانت بدين أهل الكتاب، فأخذ عليه الصلاة والسلام الجزية من أُكيدِر دُومة، وهو رجل يقال من غسّان أو كِندة، ومن أهل ذمة اليمن، وعامتهم عرب، ومن أهل نجران وفيهم عرب، فدلّ ما وصفت أن الجزية ليست على الأحساب وإنما هي على الأديان.

فقد صرَّح رحمه الله تعالى بعدم اعتبار الأنساب في الجزية، وأخبر أنها على الأديان، ومعلومٌ أن هذا لا فرقَ فيه بين (٤) أن يكون الآباء دانوا بالدين قبل تبديله أو لم يكونوا كذلك، وكونُ الآباء قد دخلوا في الدين قبل نزول القرآن بعد بطلانه وتبديله لا أثرَ له، فإنهم بين المبعث وضرب الجزية كانوا قد دخلوا في دين يُقرُّون عليه.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>۲) في «الأم» (٥/ ٤٠٣ - ٤٠٥)، و «مختصر المزني» (ص٤٨٣).

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل، وفي «الأم» و «المختصر»: «انتوت» أي قصدت.

<sup>(</sup>٤) في المطبوع: «ولا فرق بينه وبين» خلاف ما في الأصل.

ونكتة المسألة أنهم بعد المبعث وإن دخلوا في دينٍ باطلٍ فدخلوا(١) في دينٍ يُقرُّون عليه، وذلك قبل الأمر بالجهاد.

فهذه الوجوه ونحوها وإن كانت مُبطِلةً لهذا الأصل فإنها من أصول الشافعي رحمه الله تعالى وقواعده، فمن كلامه وكلام أمثاله من الأئمة استفدناها، ومنه ومنهم تعلَّمناها، ولم نخرج فيها عن أصوله وقواعده.

وليس المعتنون بالوجوه والطرق واختلافِ المنتسبين إليه والاعتناء بعباراتهم أقربَ إليه منا ولا أولى (٢) به، بل هذه طريقته وأصوله التي أوصى بها أصحابه، فمن وافقه في نفس أصوله أحتُّ به ممن أعرض عنها، والله المستعان.

وقد قال أبو المعالي الجويني في «نهايته» (٣) بعد أن حكى كلام بعض أصحاب الشافعي: أنَّ من تنصَّر أو تهوَّد بعد تبديل الدينين وتغيير الكتابين قبلَ مبعث نبينا ﷺ نُظِر: فإن تمسَّك بالدين غير مبدَّل، وحدث (٤) التبديل، ثم أدركه الإسلام= قُبِلت الجزية منه، وإن دخل في الدين المبدَّل ثم أدركه الإسلام لم تُقبل منه وإن كان ذلك قبل المبعث. وهل تُقبل من أولاده؟ فيه وجهان مبنيان على أن الجزية هل تؤخذ من أولاد المرتدِّين؟= قال: وهذا

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «قد دخلوا».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «ولا ولئ».

<sup>(</sup>٣) «نهاية المطلب» (١١/١٨).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «وحذف».

كلامٌ مختلطٌ لا تعويلَ عليه، والمذهب: القطعُ بأخذ الجزية ممن تمسَّك بالدين المبدَّل قبل المبعث وأدركه الإسلام نظرًا إلىٰ تغليب الحَقْن. وإذا تعلَّق بالكتاب فليس كله مبدلًا، وغير المبدل منه ينتصب شبهةً في جواز حَقْن دمه بالجزية، إذ ذاك لا ينحطُّ عن الشبهة التي تمسَّك (١) بها المجوس، فلا ينبغي أن يُعتدَّ بهذا، بل الوجه القطع بقبول الجزية كما قدمنا. انتهىٰ.

وهذا الذي ذكره في غاية القوة، وما ذكره من حكى كلامه مخالفٌ للمعلوم المقطوع به من سنة رسول الله عَلَيْهِ. وبقي عليه درجةٌ واحدةٌ، وهي القطع بأخذها ممن تهوَّد بعد المبعث قبل الأمر بالقتال، إذ كانوا مُقرِّين على دينهم، فقد دخل في دينِ باطل يقرِّ أهله عليه، كما تقدم.

### فصل

# في بني تغلب وأحكامهم

بنو تغلب بن وائل بن ربيعة بن نِزارٍ من صميم العرب، انتقلوا في الجاهلية إلى النصرانية، وكانوا قبيلةً عظيمةً لهم شوكةٌ قويةٌ، واستمرُّوا على ذلك حتى جاء الإسلام، فصُولحوا على مضاعفة الصدقة عليهم عوضًا من الجزية. واختلفت الرواية متى صُولحوا.

ففي «سنن أبي داود»(٢) من حديث إبراهيم بن مهاجرٍ، عن زياد بن

<sup>(</sup>١) في هامش الأصل: «تعلق».

<sup>(</sup>٢) برقم (٣٠٤٠)، وكذا أخرجه الطبري في «تهذيب الآثار» (ص٢٢٣ - مسند علي) والعقيلي في «الضعفاء» (٣/ ٤٤٠) وأبو نعيم في «الحلية» (١٩٨/٤)، كلهم من طريق

حُدَيرٍ قال: قال عليٌ: لئن بقيتُ لنصارى بني تغلب لأقتُلنَ المُقاتِلة، ولأَسبِينَ الذرّية، فإني كتبتُ الكتاب بينهم وبين النبي عَيْكِي أَن لا يُنصِّرُوا أبناءهم.

لكن قال أبو داود: هذا حديث منكرٌ، بلغني عن أحمد بن حنبل أنه كان ينكر هذا الحديث إنكارًا شديدًا(١). وقال أبو علي (٢): لم يقرأه أبو داود في العرضة الثانية. انتهى.

وإبراهيم بن مهاجرٍ ضعَّفه غير واحدٍ (٣). والمشهور أن عمر هو الذي صالحهم.

قال أبو عبيد (٤): ثنا أبو معاوية، ثنا أبو إسحاق الشيباني، عن السفّاح، عن داود بن كُردوسٍ قال: صالحتُ عمر بن الخطاب رَضَالِتُهُ عَنْهُ عن بني تغلب \_ بعدما قطعوا الفُرات وأرادوا أن يلحقوا بالروم \_ علىٰ أن لا يَصْبُغوا صبيًّا،

عبد الرحمن بن هانئ النخعي، عن شريك، عن إبراهيم بن مهاجر به.

<sup>(</sup>۱) قال أحمد في عبد الرحمن بن هانئ النخعي: ليس بشيء، كما في «العلل» برواية ابنه (۱) قال أحمد في عبد الرحمن بن هانئ النخعي: ليس بشيء، كما في «العلل». أي من هذا الطريق، لأنه إنما يُعرف من رواية الكلبي، عن أصبغ بن نُباتة \_ وكلاهما متروك منكر الحديث \_ عن عليّ بنحوه. أخرجه عبد الرزاق (۹۹۷۵) وأبو يعلى (٣٢٣) من طرق عن الكلبي به.

<sup>(</sup>٢) هو اللؤلؤي راوي «السنن» عن أبي داود.

<sup>(</sup>٣) انظر «ميزان الاعتدال» (١/ ٦٧، ٦٨).

<sup>(</sup>٤) في «الأموال» (٧٢)، وأخرجه يحيىٰ بن آدم في «الخراج» (٢٠٦، ٢٠٦) ومن طريقه البيهقي (٩/ ٢١٦) وابن أبي شيبة (١٠٦، ١٨٤) من طرق عن أبي إسحاق الشيباني به.

ولا يُكرهوا على دين غير دينهم، وعلى أن عليهم العُشر مضاعفًا، من كل عشرين درهمًا درهمٌ. فكان داود يقول: ليس لبني تغلب ذمَّةٌ؛ قد صَبَغوا في دينهم.

قال أبو عبيد: قوله «لا يَصبُغوا في دينهم» يعني: لا يُنصِّروا أولادهم.

قال أبو عبيد: وكان عبد السلام بن حربٍ يزيد في إسناد هذا الحديث: عن داود عن عُبادة بن النعمان عن عمر (١).

وحدثني سعيد بن سليمان عن هُشيم (٢) قال: أبنا مغيرة، عن السفَّاح بن المشيّ، عن زرعة بن النعمان أو النعمان بن زرعة أنه سأل عمر بن الخطاب رَضِوَالِللَّهُ عَنْهُ وكلَّمه في نصارئ بني تغلب، وكان عمر رَضِوَالِللَّهُ عَنْهُ قد همَّ أن يأخذ منهم الجزية، فتفرَّقوا في البلاد، فقال النعمان لعُمر: يا أمير المؤمنين، إن بني تغلب قومٌ عرب يَأْنفون من الجزية، وليست لهم أموال، إنما هم أصحاب حروثٍ ومَواشي (٣)، ولهم نكايةٌ في العدو، فلا تُعِنْ عدوَّك عليك أصحاب عمر رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ [على ] أن أضعف عليهم الصدقة، واشترط جمم. فصالحَهم عمر رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ [على ] أن أضعف عليهم الصدقة، واشترط

<sup>(</sup>۱) أخرجه يحيى بن آدم (۲۰۷) عن عبد السلام بن حرب عن أبي إسحاق الشيباني به. ومن طريق يحيى أخرجه البيهقي (۹/ ۲۱٦). وعبد السلام ثقة حافظ، على لين في بعض حديثه. وهنا قد خالف غير واحد بذكر عُبادة بن النعمان فيه. وإنما ورد ذكر «عُبادة بن النعمان بن زرعة» في قصة أخرى رويت من طريق الشيباني، عن السفاح، عن داود بن كردوس؛ أخرجها ابن أبي شيبة (۱۸۲۱۱) والبخاري في «التاريخ» (۱۸۲۲).

<sup>(</sup>٢) في هامش الأصل: «هشام» بعلامة خ.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل بإثبات الياء.

عليهم أن لا يُنصِّروا أولادهم (١).

قال مغيرة: فحُدِّثُ أن عليًّا قال: إن تفرَّغتُ لبني تغلب ليكونَنَّ لي فيهم رأيٌ، لأقتلنَّ مقاتِلتَهم ولأسبِينَّ ذراريَّهم، فقد نقضوا العهد، وبرئت منهم الذمة حين نصَّروا أولادهم (٢).

وحدثنا عبد الرحمن بن مهدي، عن شعبة، عن الحَكَم، عن إبراهيم، عن زياد بن حُدَيرٍ: أن عمر رَضَالِللهُ عَنْهُ أمره أن يأخذ من نصارى بني تغلب العُشر، ومن نصارى أهل الكتاب نصف العشر (٣).

قال أبو عبيد: والحديث الأول - حديث داود بن كُردوس وزُرعة - هو الذي عليه العمل: أن يكون عليهم الضّعف مما على المسلمين، ألا تسمعه يقول: من كل عشرين درهمًا درهمٌ؟ وإنما يؤخذ من المسلمين إذا مرُّوا بأموالهم على العاشر: مِن كل أربعين درهمًا درهمٌ، فذلك ضِعف هذا، وهو المضاعف الذي اشترط عمر عليهم. وكذلك سائر أموالهم من المواشي

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۷٤)، وعلَّقه البخاري في «تاريخه» (۲۱۲) عن النفيلي عن هشيم به. وخالف فيه مغيرة أبا إسحاق الشيباني في إسناده، فأسقط داود بن كردوس، وزاد زرعة بن النعمان، كما أنه أخطأ في اسم السفاح وهو ابن مطر فجعله ابن المثنَّىٰ بن حارثة (كذا في تاريخ البخاري)، فأخشىٰ أن يكون مغيرة وهو ثقة مدلس دلَّسه عن بعض الضعفاء.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه وبيان وهيه، ولعل مغيرة سمعه من الكلبي ولذا أجمه.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (٧٥)، وأخرجه أيضًا عبد الرزاق (١٩٤٠) عن عبد الله بن كثير عن شعبة به. وإسناده صحيح.

والأرضين يكون عليها في تأويل هذا الحديث الضّعفُ أيضًا، فيكون في خمسٍ من الإبل شاتان، وفي العشر أربعُ شياه، وكذلك الغنم والبقر. وعلى هذا الحَبُّ والثمار، فيكون ما سَقَتْه السماء فيه عُشرانِ وفيما سُقِي بالغَرْب عُشر. وفي حديث عمر رَضَالِلَّهُ عَنْهُ: وشرطه عليهم أن يكون علىٰ أموال نسائهم وصبيانهم مثلُ ما علىٰ أموال رجالهم، وكذلك يقول أهل الحجاز. انتهىٰ.

فهذا الذي فعله عمر رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ وافقه عليه جميع الصحابة والفقهاء بعدهم.

ويُروئ عن عمر بن عبد العزيز أنه أبى عليهم إلا الجزية، وقال: لا والله إلا الجزية، وإلا فقد آذنتم بالحرب(١).

ولعله رأى أن شوكتهم ضعفت، ولم يخف منهم ما خاف عمر بن الخطاب رَخِوَلِللهُ عَنْهُ عَلَى عَمْلُ عَلَى الخطاب رَخِوَلِللهُ عَنْهُ كان بعد مشغولًا بقتال الكفار وفتح البلاد، فلم يأمن أن يلحقوا بعدوه فيقوونهم عليه، وعمر (٢) أمِنَ ذلك.

وأما على بن أبي طالب رَضِّ اللهُ عَنْهُ فقال: لئن بقيتُ لهم الأقتلنَّ مقاتِلتَهم

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن قدامة في «المغني» (۱۳/ ۲۲٤) بهذا اللفظ، والمؤلف صادر عنه. وفي «المدونة» (۲/ ۲۸۳) عن ابن وهب عن ابن أبي ذئب أن عمر بن عبد العزيز قال لنصارئ كلب وتغلب: لا نأخذ الصدقة منكم، وعليكم الجزية. فقالوا: أتجعلنا كالعبيد؟ قال: لا نأخذ منكم إلا الجزية. قال: فتوفي عمر وهم على ذلك.

<sup>(</sup>٢) أي: ابن عبد العزيز.

ولأَسْبِينَ ذريتَهم، فإنهم نقضوا العهد ونصّروا أولادهم (١).

وعلى هذا فلا تجري هذه الأحكام التي ذكرها الفقهاء فيهم، فإنهم ناقضون للعهد، ولكن العمل على جريانها عليهم، فلعل بعض الأئمة جدَّد لهم صلحًا على أن حكم أولادهم حكمهم كسائر أهل الذمة، والله أعلم.

# فصل(٢)

فتؤخذ الصدقة منهم مضاعفة من مالِ مَن تؤخذ منه الزكاة لوكان مسلمًا، من ذكر وأنثى وصغير وكبير وزَمِن وصحيح وأعمى وبصير. هذا قول أهل الحجاز وأهل العراق وفقهاء الحديث منهم الإمام أحمد وأبو عبيد، إلا أن أبا حنيفة رحمه الله تعالى استثنى الصبيان والمجانين بناءً على أصله في أنه لا زكاة عليهم (٣)، ولا تُؤخذ الصدقة مضاعفة من أرضهم كما تُؤخذ من أرض الصبي والمجنون المسلم الزكاة.

وأما الشافعي رحمه الله تعالى فإنه قال: المأخوذ منهم جزيةٌ وإن كان باسم الصدقة، فلا تُؤخذ إلا ممن تؤخذ منه الجزية، فلا تُؤخذ من امرأةٍ ولا صبى ولا مجنونٍ، وحكمها عنده حكم الجزية وإن خالفتْها في الاسم.

قال الشافعي رحمه الله تعالىٰ: وقد روي عن عمر رَضِاً لِللهُ عَنْهُ أَنْهُ قَال:

<sup>(</sup>١) تقدم قريبًا.

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغني» (۱۳/ ۲۲۶، ۲۲۵).

<sup>(</sup>٣) كما في «الخراج» لأبي يوسف (ص١٢٢).

هؤلاء حمقي رُضُوا بالمعنى وأبوا الاسم (١).

وقال النعمان بن زرعة: خذ منهم الجزية باسم الصدقة (٢).

قال الشافعي (٣) رحمه الله تعالى: واختلفت الأخبار عن عمر بن الخطاب رَضِكَالِلَهُ عَنْهُ في نصارى العرب من تَنوخَ وبَهراء وبني تغلب، فرُوي عنه أنه صالحهم على أن يُضْعِف عليهم الجزية، ولا يُكرَهوا على غير دينهم. وهكذا حفظ أهل المغازي فقالوا: رَامَهم عمر رَضَالِللهُ عَنْهُ على الجزية فقالوا: نحن عربٌ لا نؤدي كما يؤدي العجم، ولكن خُذ منّا كما يأخذ بعضكم من بعضكم، يعنون الصدقة، فقال عمر: هذا فرض على المسلمين (٤)، فقالوا: ازدَدْ (٥) ما شئت بهذا الاسم لا اسم الجزية. فراضَاهم على أن أضْعف عليهم الصدقة، [وقال للمُعشر]: فإذا أضعفتَها عليهم فانظر إلى مواشيهم وذهبهم وورقهم وأطعمتهم وما أصابوا من معادن بلادهم وركازها، وكل أمر أُخِذَ فيه من مسلم خُمسٌ فخذ خُمسين، وعُشْرُ فخُذْ عُشْرين، ونصفُ عُشرٍ فخُذْ عُشرا، ورُبع عُشرٍ فخُذْ نصف عُشرٍ، وكذلك مواشيهم فخُذِ الضِّعف منهم. وكلّ ما أُخِذ من عُشرِ ذمي فمسلكُه مسلكُ الفيء، وما اتَّجر به نصارئ

<sup>(</sup>١) كذا في «المغني» (١٣/ ٢٢٥)، ولم أجده في كتب الشافعي ولا في كتب البيهقي نقلًا عنه.

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱۳/ ۲۲۵).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأم» (٥/ ١٩٠ وما بعدها)، والنقل من «مختصر المزني» (ص٣٨٦).

<sup>(</sup>٤) «فقالوا نحن... على المسلمين» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٥) كذا في الأصل. وفي «الأم» و «مختصر المزني»: «فرِدْ». وفي المطبوع: «اردد» خطأ.

العرب وأهل دينهم وإن كانوا يهودَ تُضاعَفُ عليهم فيه الصدقة، انتهى.

قالوا: ولأنهم أهل ذمةٍ، فكان الواجب عليهم جزية لا صدقة، كغيرهم من أهل الذمة.

قالوا: ولأنه مالٌ يؤخذ من أهل الكتاب لحَقْنِ دمائهم، فكان جزيةً كما لو أُخذ باسم الجزية (١).

قالوا: ولأن الزكاة طُهرةٌ، وهؤلاء ليسوا من أهل الطهرة.

قالوا: ولأن عمر رَضَالِللهُ عَنْهُ إنما سألهم الجزية لم يسألهم الصدقة، فالذي سألهم إياه عمر رَضَالِللهُ عَنْهُ هو الذي بذلوه بغير اسمه.

قالوا: ولأن نساءهم وصبيانهم ومجانينهم ليسوا من أهل الزكاة ولا من أهل الزكاة ولا من أهل الجزية، فلا يجوز أن يُؤخذ منهم واحدٌ منهما.

قالوا: ولأن المأخوذ منهم مصرف الفيء لا مصرف الصدقة، فيباح لمن يُباح له أخذُ الجزية.

قال أصحاب أحمد (٢): المتبَّع في ذلك فعل عمر رَضَوَلِللَهُ عَنْهُ، وهم سألوه أن يأخذ منهم ما يأخذ من المسلمين ويُضعِفه عليهم، فأجابهم إلىٰ ذلك، وهو يأخذ من صبيان المسلمين ونسائهم ومجانينهم، وذلك هو الزكاة، وعلىٰ هذا البذل والصلح دخلوا وبه أقرُّوا.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «الصدقة». والمثبت من هامشه بعلامة خ.

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغني» (۱۳/ ۲۲٥).

قالوا: ويدل عليه قوله: «من كل عشرين درهمًا درهم»، فهذا غير مذهب الجزية، بل مذهب الصدقة.

قالوا: فشرط عمر رَضَالِيَّهُ عَنْهُ يِقتضي أن يكون على أموال نسائهم وصبيانهم ما على أموال رجالهم.

قالوا: ولفظ الصلح إنما وقع على الصدقة المضاعفة لا على الجزية، وهم الذين بذلوا ذلك فيؤخذ منهم ما التزموه.

قالوا: ولأن نساءهم وصبيانهم صِيْنوا عن السبي بهذا الصلح ودخلوا في حكمه، فجاز أن يدخلوا في الواجب به كالرجال العقلاء.

قال أبو عبيد (١): وهذا أشبهُ لأنه عمَّهم بالصلح، فلم يَستثنِ منهم صغيرًا دون كبيرٍ، والله أعلم.

### فصل

وعلىٰ هذا فمن كان منهم فقيرًا أو له مالٌ غير زكوي كالدُّور وثياب البذْلة وعَبيدِ الخدمة فلا شيء عليه، كما لا يجب ذلك على أهل الزكاة من المسلمين، ولا يُؤخذ مِن أقلَّ مِن نصابٍ، وإن كان المأخوذ من أحدهم أقلَّ من جزيةٍ كفيْ. وقال في «الرعاية» (٢): يحتمل أن يكمل الجزية.

<sup>(</sup>١) «الأموال» (١/٧٦).

<sup>(</sup>٢) (١/٨٨٥).

وفي مصرفه روايتان(١):

إحداهما: أنه مصرف الفيء، وهذا اختيار القاضي أبي يعلى (٢)، وهو الصحيح وهو مذهب الشافعي؛ لأنه مأخوذٌ من مشركٍ، وهو جزيةٌ باسم الصدقة.

والثانية: أن مصرفه مصرف الصدقة، وهي اختيار أبي الخطاب، لأنه معدولٌ به عن الجزية في الاسم والحكم والقدر، فيُعدَل بمصرفه عن مصرفها.

قال الشيخ أبو محمد المقدسي (٣): والأول أقيس وأصح؛ لأن معنى الشيء أخصُّ به من اسمه، ولهذا لو سُمِّي رجلٌ أسدًا أو نَمِرًا أو أسودَ أو أحمرَ لم يَصِرْ له حكم المسمَّىٰ بذلك.

قال: ولأنَّ هذا لو كان صدقةً على الحقيقة لجاز دفعها إلى فقراءِ من أُخِذتْ منهم، لقول النبي ﷺ: «أَعْلِمْهم أن عليهم صدقةً، تُؤخذ من أغنيائهم فَتُردُّ في فقرائهم»(٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۳/ ۲۲٥).

<sup>(</sup>٢) في «الأحكام السلطانية» (ص١٣٧).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (١٣/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٣٩٥) ومسلم (١٩) عن ابن عباس في حديث إرسال معاذ إلى اليمن.

# فصل(١)

فإن بذَلَ التغلبيُّ الجزية وتُحَطُّ عنه الصدقة فهل يقبل منه؟ فيه وجهان: أحدهما: لا يقبل منه، لأن الصلح وقع علىٰ هذا، فلا يُغيَّر.

والثاني: يُقبل منه، لقوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ يُعُطُواْ أَلْجِرْيَةَ ﴾ [التوبة: ٢٩]، وهذا قد أعطى الجزية، ولأن الجزية هي الأصل والصدقة بدلٌ، فإذا بذل الأصل حرم قتله وقتاله (٢)، ولأن الجزية هي الصَّغار والذُّل الذي أَنِفُوا منه، فترك لمصلحة، فإذا زالت المصلحة وأقرُّوا به والتزموه قُبِل منهم. وهذا أرجح، والله أعلم.

وأما إن كان باذلُ الجزية منهم حربيًّا لم يدخل تحت الصلح فإنها تُقبل منه قولًا واحدًا، ولا يلزمه ما صالح عليه إخوانه. وإن أراد الإمام نقْضَ صلحهم وإلزامهم بالجزية لم يكن له ذلك؛ لأن عقد الذمة على التأبيد، وقد عقد معهم عمر بن الخطاب رَضِيَاللَّهُ عَنْهُ، فلم يكن لغيره نقضُه ما داموا على العهد.

### فصل

وهذا الحكم يختصُّ ببني تغلب، نصَّ عليه أحمد.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۳/۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) «وقتاله» ساقطة من المطبوع.

وقال علي بن سعيد (١): سمعت أحمد يقول: أهل الكتاب ليس عليهم في مواشيهم صدقة ولا في أموالهم، إنما تُؤخذ منهم الجزية، إلا أن يكونوا صُولحوا على أن تؤخذ منهم، كما صنع عمر رَضَالِلَهُ عَنْهُ بنصارى بني تغلب حين أضعف عليهم الصدقة في صلحه إياهم.

وقال صالح بن أحمد (٢): قلت لأبي: هل على نساء أهل الذمة وصبيانهم ونخيلهم وكُرومِهم وزروعهم ومواشيهم صدقة ؟ قال: ليس عليهم فيها شيء إلا على نصارى بني تغلب.

وكذلك قال في رواية ابن منصورٍ (٣).

وقال حرب بن إسماعيل<sup>(٤)</sup>: قلت لأحمد: فالذي<sup>(٥)</sup> تكون له الغنم أو الإبل هل تؤخذ منهم؟! إلا نصارى بني تغلب فإنها تُضاعَف عليهم، قال: وكذلك قال قومٌ في أرضهم: تُضاعَف عليهم، أُراه قال: إن اشتروا من المسلمين.

وقال الميموني (٦): قرأت على أبي عبد الله هل على أهل الذمة صدقةٌ

<sup>(</sup>١) كما في «الجامع» للخلال (١/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ١٤٣).

<sup>(</sup>٣) كما في المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) «الجامع» (١/ ١٤٣).

<sup>(</sup>٥) كذا في الأصل، وفي «الجامع»: «فالذمي».

<sup>(</sup>٦) كما في «الجامع» (١/ ١٤٣).

في إبلهم وبقرهم وغنمهم؟ فأملىٰ عليّ (١): ليس عليهم. وقال الزهري: لا نعلم في مواشي أهل الذمة صدقة إلا بني تغلب (٢). قال: وعمر رَضِّاللَّهُ عَنْهُ لمَّا أَقرَّهم علىٰ النصرانية أضعف عليهم لأنهم عرب. قلت: وتذهب إلىٰ أن تؤخذ من مواشي بني تغلب خاصّة ؟ قال: نعم. قلتُ: وتُضعِف عليهم علىٰ ما فعل عمر رَضِّاللَّهُ عَنْهُ ؟ قال: نعم.

وقال القاضي وأبو الخطّاب (٣): حكمُ من تنصَّر من تَنُوخَ وبَهْراء، أو تهوَّدَ من كِنانة وحِمْير، أو تمجَّس من تميم (٤) = حكمُ بني تغلب سواءً.

وهذا مخالفٌ لنص أحمد ولعموم الأدلة، فلا يُلتفَت إليه، وإنما أُخِذ ذلك قياسًا على نصارى بني تغلب، وقد حكينا كلام الشافعي أن هذا الحكم في نصارى بني تغلب وتنوخ وبهراء، والمحفوظ عن عمر رَضَيَليَّهُ عَنهُ إنما هو في نصارى بني تغلب خاصةً. وقد ظنَّ القاضي وأبو الخطّاب أن ذلك لكونهم عربًا، فألحقوا بهم هذه القبائل، وهذا لا يصح، وقد نص أحمد على الفرق كما ذكرنا نصوصه.

قال الشيخ في «المغني»(٥): ولنا عموم قوله تعالىٰ: ﴿حَــــَّىٰ يُعُطُــواْ

<sup>(</sup>١) في الأصل: «عليهم». والتصويب من «الجامع».

<sup>(</sup>٢) قول الزهري أخرحه يحيي بن آدم (٢٠١) عن ابن المبارك عن يونس عنه.

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغنى» (٢٢٦/١٣).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «فهم»، وفي هامشه: «تهم» بعلامة خ. والتصويب من «المغني».

<sup>(0) (71/177).</sup> 

أَلْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَلْغِرُونَ ﴿ [التوبة: ٢٩]، وأن النبي عَيْلِي بعث معاذًا إلى اليمن فقال: «خُذْ من كل حالم دينارًا» وهم عرب، وقبل الجزية من أهل نجران وهم من بني الحارث بن كعب. قال الزهري: أول من أعطى الجزية أهلُ نجران، وكانوا نصارى (١). وأخذَ الجزية من أُكيدِر دُومة وهو عربي، وحكم الجزية ثابتٌ بالكتاب والسنة في كل كتابيٍّ، عربيًّا كان أو غير عربي، إلا ما خُصَّ به بنو تغلب لمصالحة عمر رَضَوَليَّكُوعَنهُ إياهم، ففي من عداهم يبقى الحكم على عموم الكتاب وشواهد السنة. ولم يكن بين [غير] بني تغلب وبين أحدٍ من الأئمة صلحٌ كصلح بني تغلب فيما بلغنا، ولا يصح قياسُ غير بني تغلب عليهم لوجوهِ:

أحدها: أن قياس سائر العرب عليهم مخالفٌ للنصوص التي ذكرناها، ولا يصح قياس المنصوص عليه على ما يلزم منه مخالفةُ النص.

الثاني: أن العلة في بني تغلب الصلح، ولم يوجد الصلح مع غيرهم ولا يصح القياس مع تخلُّف العلة.

الثالث: أن بني تغلب كانوا ذوي قوة وشوكة، لَحِقوا بالروم وخِيفَ منهم الضرر إن لم يُصالَحوا، ولم يوجد هذا لغيرهم. فإن وُجِد هذا لغيرهم فامتنعوا من أداء الجزية، وخِيفَ الضررُ بترك مصالحتهم، فرأى الإمام مصالحتهم على أداء الجزية باسم الصدقة = جاز ذلك إذا كان المأخوذ منهم بقدر ما يجب عليهم من الجزية أو زيادة. وقد ذكر ذلك الشيخ أبو إسحاق في

<sup>(</sup>١) تقدَّم تخريجه.

«المهذَّب»(١)، ونص عليه أحمد.

والحجة في هذا قصة بني تغلب وقياسهم عليهم.

قال علي بن سعيد (٢): سمعت أحمد يقول: أهل الكتاب ليس عليهم في مواشيهم صدقة، ولا في أموالهم، إنما تُؤخذ منهم الجزية إلا أن يكونوا صولحوا على أن تُؤخذ منهم، كما صنع عمر رَضَيَّلِللهُ عَنْهُ بنصارى بني تغلب حين أضعف عليهم الصدقة في صلحه إياهم، إذا كانوا في معناهم.

أما قياس من لم يُصالَح عليهم في جعلِ جزيتهم صدقةً فلا يصح، والله أعلم، انتهي (٣).

# فصل (٤)

وأما مناكحتهم وحلُّ ذبائحهم ففيها قولان للصحابة، وهما روايتان عن الإمام أحمد:

إحداهما: لا تحلُّ، وهو قول علي بن أبي طالب رَخِوَالِلَّهُ عَنْهُ (٥) والشافعي رحمه الله تعالى. وطرد الشافعي المنع في ذبائح العرب من أهل الكتاب

<sup>.(</sup>٣.٧/٣) (1)

<sup>(</sup>٢) كما في «الجامع» للخلال (١/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٣) أي انتهى النقل من «المغني».

<sup>(</sup>٤) انظر «المغني» (٢٢٨/١٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق (١٠٠٣٤) وابن أبي شيبة (١٦٤٤٧) والطبري في «تفسيره» (٨/ ١٣٣) وفي «تهذيب الآثار» (ص٢٢٦ – مسند علي) من طرق صحاح وحسان.

كلهم(١).

واختُلِف في مأخذ هذا القول فقالت طائفةٌ: لم يتحقق دخولهم في الدين قبل التبديل، فلا يثبت لهم حكم أهل الكتاب(٢). وهذا المأخذ جارٍ على أصل الشافعي، وقد عرفتَ ما فيه.

وقالت طائفةٌ أخرى: إنهم لم يدينوا بدين أهل الكتاب، بل انتسبوا إليه ولم يتمسكوا به عملًا. وهذا مأخذ علي بن أبي طالب رَضَاً لِلَهُ عَنْهُ فإنه قال: إنهم لم يتمسكوا من دينهم إلا بشرب الخمر (٣). وهذا المأخذ أصح وأفقه.

والقول الثاني: أنه تحلُّ مناكحتهم وذبائحهم، وهذا هو الصحيح عن أحمد، رواه عنه الجماعة، وهو آخر الروايتين عنه. قال إبراهيم بن الحارث: وكان آخر قوله أنه لا يرى بذبائحهم بأسًا (٤).

وهذا قول ابن عباس رَضَّالِلَهُ عَنْهُا (٥)، وروي نحوه عن عمر بن الخطاب رَضَّالِلَهُ عَنْهُ (١٥)، والشعبي وعطاءٌ الخراساني والحكم

<sup>(</sup>١) انظر: «الأم» (٣/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>۲) «المهذب» (۱/ ٤٥٧).

<sup>(</sup>٣) جزء من أثر عليِّ الذي سبق تخريجه آنفًا.

<sup>(</sup>٤) «الجامع» للخلال (٢/ ٤٤٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مالك في «الموطأ» (١٤٠٧)، وابن أبي شيبة (١٦٤٥١) والطبري في «تفسيره» (٨/ ١٣٠، ١٣٢) وفي «تهذيب الآثار» (ص٢٢٨ – مسند على)، من طرق عنه.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البيهقي في «السنن الكبير» (٩/ ٢١٦، ٢٨٤).

وحمادٌ وإسحاق وأبو حنيفة وأصحابه. قال الأثرم (١): وما علمتُ أحدًا كرهه من أصحاب النبي عَيَّالِيَّةٍ إلا عليًّا رَضَوَلِللهُعَنْهُ.

وذلك لدخولهم في عموم قوله تعالىٰ: ﴿ وَطَعَامُ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَلَبَ عِلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَالْمُحْصَنَاتُ عِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ عِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّهُ وَمِنَاتُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

## فصل

وقعت مسألة: وهي هل يصح ضمان الجزية عمن هي عليه أم لا؟ فكان الجواب: لا يخلو إما أن يكون الضامن مسلمًا أو كافرًا:

فإن كان مسلمًا لم يصح ضمانه؛ لأن الجزية صَغارٌ وإذلالٌ (٢)، فلا يجوز للمسلم أن يضمنه عن الكافر؛ لأنه يصير مطالبًا بها، وهو فرعٌ على المضمون عنه، فلا يصح ذلك، كما لو ضمن ما عليه من العقوبة.

وإن كان الضامن ذميًّا، فإن ضمِنَها بعد الحول صح ضمانه، لأنه ضمن دينًا مستقرًّا على من هو في ذمته، وإن كان بعرض السقوط (٣) بالإسلام فهذا لا يمنع صحة الضمان، كما يصح ضمان الصداق قبل الدخول وإن كان

<sup>(</sup>١) انظر: «الجامع» للخلال (٢/ ٤٤٠).

<sup>(</sup>٢) «وإذلال» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «بمعرض من السقوط».

بعرض سقوطه كله أو نصفه، و[يصح] ضمان ثمن المبيع (١) قبل قبضه، وإن كان بصدد السقوط بتلفه.

وإن ضمنها قبل الحول فهذا ينبني على ضمان ما لم يجب، والجمهور يصحِّحونه والشافعي يُبطِله، فإذا صححناه صحَّ ضمان الذمي للجزية، كما يصح ضمان ما يُداينه به أو ما يُتلِفه عليه، وغايته أنه ضمانٌ معلَّقٌ بشرطٍ، وذلك لا يُبطله، فإن الضمان يجري مجرى النذر، فإنه التزامٌ، فلا يُنافيه التعليق بالشرط.

ولأصحاب الشافعي وجهان في صحة ضمان المسلم للجزية عن الذمي.

قال بعضهم: وذلك مبنيٌ على أنه هل يجب عند أداء الجزية الصَّغارُ من جَرِّ اليد والانتهار والإذلال أم لا؟ فإن أوجبناه لم يصح الضمان، وإن لم نُوجِبه صح.

قال الجويني في «نهايته» (٢): والأصح عندي تصحيح الضمان، فإن ذلك لا يقطع إمكان توجيه الطلب على المضمون عنه.

قلت: وعلى هذا المأخذ فينبغي أن لا يصح ضمان الذمي أيضًا للجزية؛ لأنه يُفضي إلى سقوط الصَّغار عن المضمون عنه إذا أدَّى الضامن، كما أَجْرَوا الخلافَ في توكيل الذميِّ الذميَّ في أداء الجزية عنه.

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «البيع».

<sup>(</sup>۲) «نهاية المطلب» (۱۸/۱۸).

ولم أر لأصحابنا في هذه المسألة كلامًا إلا ما ذكره أبو عبد الله بن حمدان في «رعايته» (١) فقال: وهل للمسلم أن يتوكَّل لذمي في أداء جزيته أو أن يضمنها عنه أو أن يحيل الذمي عليه بها؟ يحتمل وجهين أظهرهما المنع، انتهىٰ.

وعلىٰ هذا يجري الخلاف فيما إذا تحمَّلَها عنه مسلم أو ذمي، والحَمالة أن يقول: أنا ملتزمٌ لما علىٰ فلانِ بشرط براءة ذمته منه. وقد اختلف الفقهاء في أصل هذه الحمالة.

فالشافعي وأحمد لا يصحِّحانها، هكذا ذكره أصحابه عنه، ولا نصَّ له في المنع، والصحيح الجواز، وهو مقتضى أصوله، وهو اختيار شيخنا، وهو مذهب مالك وأبى حنيفة.

قالت الحنفية (٢): المضمون له بالخيار، إن شاء طالب الأصل وإن شاء طالب الضامن، إلا إذا اشترط فيه براءة الأصل، فحينئذ تنعقد حوالة اعتبارًا بالمعنى، كما أن الحوالة بشرط أن لا يبرأ المحيل تكون كفالةً. فعندهم تصح الحوالة بشرط أن لا يبقى الدَّين في ذمة المحيل، وينقلب ضمانًا، ويصح الضمان بشرط براءة المضمون عنه، وتنقلب حوالةً. وهذا صحيح لا يخالف نصًا ولا قياسًا، ولا يتضمَّن غررًا، فالصواب القول به.

والمقصود أن المسلم لو تحمَّل عن الذمي بالجزية لم يصح تحملُه،

<sup>(</sup>١) لم أجد كلامه في «الرعاية الصغرى» و «الكبرى».

<sup>(</sup>٢) انظر: «الاختيار لتعليل المختار» (٣/ ٣، ٤).

وإن تحمَّل بها ذمي آخر عنه احتمل وجهين.

والذي يظهر في هذا كله: التفصيل في مسألة الحوالة والحمالة والضمان والتوكيل في الدفع، أنه إن فعله لعذر من مرض أو غَيبةٍ أو حبس ونحوه جاز، وإن فعله غيرة وأنفة وهربًا من الصَّغار لم يجز ذلك، والله أعلم.

# فصل في السَّامرة

واختلاف الفقهاء فيهم: هل يُقَرُّون بالجزية أم لا؟

فذهب الجمهور إلى إقرارهم بالجزية، وتردَّد الشافعي فيهم، فمرةً قال: لا تؤخذ منهم الجزية، وقال في موضع آخر: تؤخذ منهم (١).

وقال في «الأم» (٢): يُنظر في أمرهم فإن كانوا يوافقون اليهود في أصل الدين، ولكنهم يخالفونهم في الفروع لم تضرَّ مخالفتهم، فيُقرُّون علىٰ دينهم فتؤخذ منهم الجزية، وإن كانوا يخالفونهم في أصل الدين لم يُقرُّوا علىٰ دينهم ببذل الجزية. هذا نقل الربيع عنه.

وأما المزني (٣) فنقل عنه أنهم صنفٌ من اليهود فتؤخذ منهم الجزية.

واختلف أصحابه في حكمهم، فقال بعضهم: يقرون بالجزية، وقال بعضهم: لا يقرون بها. وقال أبو إسحاق المروزي: لم يكن الشافعي يعرف

<sup>(</sup>۱) انظر: «نهاية المطلب» (۱۸/۱۸).

<sup>(</sup>۲) (٥/ ٣٥) بمعناه.

<sup>(</sup>٣) في «مختصره» (ص٣٨٤).

حقيقة أمر دينهم، فتوقف في ذلك، ثم بان له أنهم من جملة أهل الكتاب، فرجع إلى ذلك وألحقهم بهم (١).

وهذا الذي قاله المروزي هو الصواب المقطوع به، وغَلِط من قال: لا يقرون بالجزية ويقر المجوس بها لأن لهم شبهة كتاب. وهذا من العجب أن يُقرَّ قومٌ يعبدون النار، ويعتقدون أن للعالم إلهين اثنين النور والظلمة، ولا يؤمنون ببعث ولا نشور، ولا أن الله يبعث من في القبور، ويرون نكاح الأمهات والبنات، ولا يؤمنون برسول ولا يحرِّمون شيئًا مما يحرِّمه الأنبياء؛ ولا يُقرَّ والبنات، ولا يؤمنون بموسى والتوراة، ويَدينون بها، ويؤمنون السامرة بالجزية مع أنهم يؤمنون بموسى والتوراة، ويَدينون بها، ويؤمنون بالمعاد والجنة والنار، ويصلُّون صلاة اليهود ويصومون صومهم، ويستنُّون بستهم، ويقرؤون التوراة، ويحرِّمون ما يحرِّمه اليهود، ولا يخالفون اليهود في التوراة ولا في موسى وإن خالفوهم في الإيمان بالرسل، فإن السامرة لا يؤمنون بنبي غير موسى وهارون ويوشع وإبراهيم فقط، ويخالفونهم في القبلة، فاليهود تصلي إلى بيت المقدس، والسامرة تصلي إلى جبل عزون (٢) ببلد نابلوس،

<sup>(</sup>۱) «نهاية المطلب» (۱۸/۱۸).

<sup>(</sup>۲) كذا في الأصل، وفي «الملل والنحل» للشهرستاني (ص۲۲): «غريزيم». ويقال: «جريزيم»، وفي الترجمة العربية للعهد القديم: «جرزيم». وهو جبل يقع جنوبي مدينة نابلس، وتسكن الطائفة السامرية على قمته. انظر: «خطط الشام» لكرد علي (٦/ ٢١٤). أما عزون فهي بلدة في الضفة الغربية جنوبي مدينة نابلس. وانظر عن «السَّامرة»: «مروج الـذهب» (١/ ٥٩) و «الفصل» (١/ ٨٠)، و «المواغط والاعتبار» (٤/ ٣٨٤، ٥٨٥). ومناظرة المؤلف مع أحدهم في «بدائع الفوائد» (٤/ ٢٠١، ١٦٠٧).

وتزعم أنها القبلة التي أمر الله موسى أن يستقبلها، وأنهم أصابوها وأخطأتها اليهود، وأن الله أمر داود أن يبني بيت المقدس بجبل نابلوس، وهو عندهم الطور الذي كلّم الله عليه موسى، فخالفه داود وبناه بإيليا، فتعدّى وظلَمَ بذلك. ولغتهم قريبةٌ من لغة اليهود وليست بها.

وهم فرقٌ كثيرةٌ تشعَّبت عن فرقتين: دوسانيةٍ وكوسانيةٍ (١).

فالكوسانية تُقِرُّ بالمعاد وحشر الأجساد والجنة والنار، والدوسانية تزعم أن الثواب والعقاب في الدنيا. وبينهما اختلافٌ في كثيرِ من الأحكام.

وهذه الأمة من أقلِّ الأمم في الأرض وأحمقها، وأشدِّها مجانبةً للأمم، وأعظمِها آصارًا وأغلالًا. وإذا أردتَ معرفة نسبتهم إلى اليهود فهم فيهم كالرافضة في المسلمين.

وهذه الأمة لم تحدث في الإسلام، بل هي أمةٌ موجودةٌ قبل الإسلام وقبل المسيح، وقد فتح الصحابة الأمصار، فأجمعوا على إقرارهم بالجزية، وكذلك الأئمة والخلفاء بعدهم، فعدمٌ إقرارهم بالجزية تخطئةٌ لهم، وهذا مما لا سبيل إليه.

# فصل في الصابئة

وقد اختلف الناس فيهم اختلافًا كثيرًا(٢)، وأشكل أمرهم على الأئمة

<sup>(</sup>١) في «الملل والنحل» (ص٢١٩): «دوستانية وكوستانية».

<sup>(</sup>۲) انظر: «الفصل» لابن حزم (۱/ ٣٦، ٣٧)، و «الملل والنحل» (ص ٢٥٩ - ٢٩٨)،

لعدم الإحاطة بمذهبهم ودينهم.

فقال الشافعي<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالىٰ: هم صنفٌ من النصارىٰ. وقال في موضع: يُنظر في أمرهم، فإن كانوا يوافقون النصارىٰ في أصل الدين ولكنهم يخالفونهم في الغروع لم تضرَّ مخالفتهم (۲) فتؤخذ منهم الجزية، وإن كانوا يخالفونهم في أصل الدين لم يُقرُّوا علىٰ دينهم ببذل الجزية.

واختلف أصحابه (٣) فقال أبو سعيد (٤) الإصطخري: ليسوا من النصارئ، ولا يجوز إقرارهم على دينهم، قال: لأنهم يقولون: إن الفلك حيًّ ناطقٌ، وإن الكواكب السبعة آلهةٌ، فهم في حكم عبدة الأوثان.

واستفتى القاهر بالله العباسي الفقهاء فيهم، فأفتاه أبو سعيد أنهم لا يُقَرُّون، فأمر بقتلهم، فبذلوا مالًا عظيمًا فتركهم.

وأما أقوال السلف فيهم: فذكر سفيان عن ليثٍ عن مجاهدٍ قال: هم قومٌ بين اليهود والمجوس ليس لهم دينٌ (٥).

و «إغاثة اللهفان» (۲/ ۸۰۰۸ - ۱۰۱۰)، و «مفتاح دار السعادة» (۲/ ۲ ، ۱۰۲، ۱۱۷۲).

<sup>(</sup>١) ينظر: «الأم» (٥/ ٥٨٣، ٥٣٥، ٦/ ١٧)، و «المغني» (٩/ ٤٥).

<sup>(</sup>٢) «لم تضر مخالفتهم» ليست في المطبوع.

<sup>(</sup>٣) انظر: «نهاية المطلب» (١١/١٨).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «أبو سعد» خطأ. انظر ترجمته في «طبقات الشافعية» للسبكي (٣/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق في «تفسيره» (١/ ٤٧) عن سفيان به. وأخرجه الطبري (٢/ ٣٥، ٣٥) وابن أبي حاتم (١/ ١٢٨) من طرقي عنه بنحوه.

وفي تفسير شيبان عن قتادة قال: الصابئة قومٌ يعبدون الملائكة (١).

قال محمد بن جرير (٢): واختلف أهل التأويل فيمن يلزمه هذا الاسم من أهل الملل، فقال بعضهم: يلزم كلَّ من خرج من دينٍ إلىٰ غير دينٍ. وقالوا: الذي عنىٰ الله بهذا الاسم قومٌ لا دينَ لهم.

ثم ذكر عن عبد الرزاق عن سفيان عن ليثِ عن مجاهدِ قال: الصابئون قومٌ ليسوا يهودَ ولا نصاري، ولا دينَ لهم.

وحكىٰ عن حجاجٍ عن مجاهدٍ قال: الصابئون بين المجوس واليهود، لا تُؤكل ذبائحهم ولا تُنكح نساؤهم.

وقال ابن جريج: قلت لعطاء: الصابئون زعموا أنهم ليسوا بمجوسٍ ولا يهود ولا نصاري، قال: قد سمعنا ذلك.

وقال ابن وهب: قال ابن زيد: الصابئون أهل دينٍ من الأديان كانوا بجزيرة الموصل يقولون: لا إله إلا الله، وليس لهم عمل ولا كتابٌ ولا نبي إلا قول «لا إله إلا الله»، قال: ولم يؤمنوا برسول لله عز وجل، فمِن أجل ذلك كان المشركون يقولون للنبي عَلَيْهُ وأصحابه: هؤلاء الصابئون، يُشبّهونهم مهم.

<sup>(</sup>۱) لم أجده من طريق شيبان، وقد أخرجه الطبري (۲/ ٣٧، ١٦/ ٤٨٥) من طريق سعيد بن أبي عروبة عنه \_ وسيأتي قريبًا \_، ومن طريق معمر عنه.

<sup>(</sup>٢) في «تفسيره» (٢/ ٣٥-٣٧)، والآثار الآتية كلها منه.

وقال سعيد عن قتادة: هم يعبدون الملائكة، ويُصلُّون إلى القبلة، ويُصلُّون إلى القبلة، ويقرؤون الزبور.

وقال سفيان عن السدِّي: هم طائفةٌ من أهل الكتاب.

وقال ابن جرير (١): الصابئ المستحدث سوى دينه دينًا، كالمرتدِّ من أهل الإسلام عن دينه، وكلُّ خارج من دين كان عليه إلى آخر غيرِه تُسمِّيه العرب صابئًا، يقال منه: صبأ فلانٌ يصبأ صبأ، ويقال: صَبَأتِ النجوم إذا طلعت، وصَبَأ علينا فلانٌ إذا طلع.

قلت: الصابئة أمةٌ كبيرةٌ فيهم السعيد والشقي، وهي إحدى الأمم المنقسمة إلى مؤمن وكافر، فإن الأمم قبل مبعث النبي عَلَيْكَةٌ نوعان:

نوع كفَّارٌ أشقياء كلهم ليس فيهم سعيد، كعبدة الأوثان والمجوس.

ونوع منقسمون إلى سعيد وشقي، وهم اليهود والنصاري والصابئة.

وقد ذكر الله سبحانه النوعين في كتابه فقال: ﴿إِنَّ أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصِرِي وَالسَّبِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْلَّخِرِ وَعَمِلَ صَلِحَا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُزَنُونَ ﴿ [البقرة: ٦١]. وكذلك قال في المائدة (٢).

<sup>(</sup>۱) في «تفسيره» (۲/ ٣٤).

 <sup>(</sup>٢) الآية ٧١: ﴿إِنَّ أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالسَّنِئُونَ وَالشَّصَارِيٰ مَنْ ءَامَـنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْلَّذِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾.

وقال في سورة الحج: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّبِعِينَ وَالنَّصِرِيٰ وَالْمَجُوسِ وَالَّذِينَ أَشَرَكُواْ إِنَّ ٱللَّهَ يَفُصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ وَالنَّيْمَةِ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾ [الحج: ١٧]، فلم يقل هاهنا: (من آمن منهم بالله واليوم الآخر)؛ لأنه ذكر معهم المجوس والذين أشركوا، فذكر ستَّ أمم، منهم اثنتان شقيتان، وأربع أمم منقسمة إلىٰ شقي وسعيد، وحيث وعد أهل الإيمان والعمل الصالح منهم بالأجر ذكرهم أربع أمم ليس إلا. ففي آية الفصل بين الأمم أدخل معهم الأمتين، وفي آية الوعد بالجزاء لم يدخلهما معهم، فعُلِم أن الصابئين فيهم المؤمن والكافر والشقي والسعيد.

وهذه أمةٌ قديمةٌ قبل اليهود والنصارى، وهم أنواعٌ: صابئةٌ حنفاء وصابئةٌ مشركون. وكانت حرَّان دارَ مملكة هؤلاء قبل المسيح، ولهم كتبٌ وتآليف وعلومٌ، وكان في بغداد منهم طائفةٌ كبيرةٌ، منهم إبراهيم بن هلال الصابئ (١) صاحب الرسائل، وكان علىٰ دينهم ويصوم رمضان مع المسلمين، وأكثرهم فلاسفةٌ، ولهم مقالاتٌ مشهورةٌ ذكرها أصحاب المقالات (٢).

وجملة أمرهم أنهم لا يكذِّبون الأنبياء ولا يوجبون اتباعهم، وعندهم أن من اتبعهم فهو سعيد ناجٍ، وأن من أدرك بعقله ما دَعَوا إليه فوافقَهم فيه

<sup>(</sup>۱) من الكتّاب المشهورين، توفي سنة ٣٨٤. انظر ترجمته في «يتيمة الدهر» (٢/ ٢٤٢ وما بعدها)، و «معجم الأدباء» (١/ ١٣٠ - ١٥٨)، و «وفيات الأعيان» (١/ ٥٢ - ٥٥، ٣٩٣ – ٣٩٣) وغيرها.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الملل والنحل» للشهرستاني (ص ٢٥٩ وما بعدها). وقد اعتمد عليه المؤلف في بيان عقائدهم.

وعمل بوصاياهم فهو سعيد وإن لم يتقيّد بهم. فعندهم دعوة الأنبياء حقّ، ولا تتعيّن طريقًا للنجاة. وهم يُقِرُّون أن للعالم صانعًا مدبرًا حكيمًا منزَّهًا عن مماثلة المصنوعات، ولكنْ كثير منهم أو أكثرهم قالوا: نحن عاجزون عن الوصول إلى جلاله بدون الوسائط، والواجب التقرب إليه بتوسط الروحانيين المقدَّسين، المطهَّرين عن المواد الجسمانية، المبرَّئين عن القوئ الجسدية، المنزَّهين عن الحركات المكانية والتغييرات الزمانية، بل قد جُبِلوا على الطهارة و فُطِروا على التقديس.

قالوا: وإنما أرشدنا إليهم معلِّمنا الأول هرمس، فنحن نتقرب إليهم وجهم، وهم آلهتنا وشفعاؤنا عند ربِّ الأرباب وإله الآلهة، فالواجب علينا أن نطهِّر نفوسنا عن السبهات الطبيعية ونهنِّب أخلاقنا عن علائق القوة الغضبية (۱)، حتى تحصل المناسبة بيننا وبين الروحانيات، فحينئذ نسأل حاجاتنا منهم، ونَعرِض أحوالنا عليهم، ونَصْبُو في جميع أمورنا إليهم، في شفعون لنا إلى خالقنا وخالقهم ورازقنا ورازقهم. وهذا التطهر (۲) والتهذيب لا يحصل إلا برياضتنا وفطام أنفسنا عن دَنِيَّات الشهوات، وذلك إنما يتمُّ بالاستمداد من جهة الروحانيات، والاستمداد هو التضرُّع والابتهال بالمعوات، وإقامة الصلوات وإيتاء الزكوات، والصيام عن المطعومات والمشروبات، وتقريب القرابين والذبائح، وتبخير البخورات مع العزائم،

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «العصبية»، تصحيف.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل. وفي المطبوع: «التطهير».

ليحصل لنفوسنا استعدادٌ إلى الاستمداد العالي من غير واسطةٍ، فيكون حكمنا وحكم الأنبياء في ذلك واحدًا.

قالوا: والأنبياء أتَوا بتزكية النفوس وتهذيبها وتطهير الأخلاق من الرذائل، فمن أطاعهم فهو سعيد.

قالوا: والروحانيات هي الأسباب المتوسطة في الاختراع والإيجاد وتصريف الأمور من حالٍ إلى حالٍ، وهي تستمدُّ القوة من الحضرة القدسية، وتُفِيض الفيضَ على الموجودات السُّفلية، فمنها مدبِّرات الكواكب السبعة السيارة في أفلاكها، وهي هياكلها، فلكل روحاني هيكلٌ وهو فلكٌ، ونسبة الروحاني إلى ذلك الهيكل الذي اختصَّ به نسبة الروح إلى الجسد، فهو ربُّه ومُدِيره (١) ومدبِّره.

ويقولون: الهياكل آباءٌ، والعناصر أمهاتٌ، فتفعل الروحانياتُ تحريكَها على قدرٍ مخصوص، ليحصل من حركتها انفعالاتٌ في الطبائع والعناصر، فيحصل من ذلك تركيباتٌ وامتزاجاتٌ في المركبات، فتتبعها قُوى فيحصل من ذلك تركيباتٌ وامتزاجاتٌ في المركبات، فتتبعها قُوى نفسانية (٢)، وتركبت عليها نفوسٌ روحانيةٌ مثل أنواع النبات وأنواع الحيوان (٣)، ثم قد تكون التأثيرات كليةً صادرةً عن روحاني كلي، وقد تكون جزئيةً صادرةً عن روحاني الظاهرة في جزئيةً صادرةً عن روحاني الطُلُوية الظاهرة في

<sup>1) «</sup>ومديره» ساقطة من المطبوع، وهي ثابتة في الأصل و «الملل والنحل» (ص٢٦١).

<sup>(</sup>٢) «فتتبعها قوى نفسانية» ساقطة من المطبوع.

٣) في المطبوع: «الحيوانات» خلاف الأصل.

الجوّ كالمطر والثلوج والبرد والرياح والصواعق والشُّهب والرعد والبرق والسحاب، والآثار السُفْلِية كالزلازل والمياه وغيرها.

قالوا: ومدبّراتٌ هاديةٌ شائعة (١) في جميع الكائنات حتى لا يُرى موجودٌ (٢) ما خال عن قوةٍ وهدايةٍ بحسب قبوله واستعداده.

وأما أحوال الروحانيات من الرَّوح والريحان والنعمة واللذة والراحة والبهجة والفرح والسرور في جِوار ربِّ الأرباب فمما لا يخطر على قلب بشرٍ، طعامهم وشرابهم: التسبيح والتقديس والتهليل والتمجيد، وأنسهم بذكر الله تعالى وطاعته، فهم بين قائم وراكع وساجدٍ وقاعدٍ لا يريد تبديل حالته التي هو فيها بغيرها، إذ لذته وبهجته وسروره فيما هو فيه.

قالوا(٣): والروحانيات مبادئ الموجودات وموادُّ الأرواح (٤)، والمبادئ أشرف ذاتًا وأسبق وجودًا وأعلى رتبةً من سائر الموجودات التي حصلت بتوسطها، فعالَمها عالَمُ الكمال، والمبدأ منها والمعاد إليها، والمصدر عنها والمرجع إليها، والأرواح إنما(٥) نزلت من عالمها، حتى

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «سارية» خلاف الأصل.

<sup>(</sup>٢) في الأصل والمطبوع: «بوجود». والتصويب من «الملل والنحل» الذي نقل عنه المؤلف.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الملل والنحل» (ص٢٨٤).

<sup>(</sup>٤) في «الملل والنحل»: «وعالمها معاد الأرواح».

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «لها». والتصويب من «الملل والنحل».

اتصلت بالأبدان، وتوسَّخت بأوضار الأجسام، ثم طهرتْ عنها بالأخلاق الزكية والأعمال المرضية، حتى انفصلت عنها فصعدت إلى عالمها الأول، فالنزول هو النشأة الأولى، والصعود هو النشأة الأخرى.

قالوا(١): وطريقنا في التوسل إلى حضرة (٢) القدس ظاهرٌ وشرعنا معقول، فإن قُدماءنا من الزمان الأول لما أرادوا الوسيلة عملوا أشخاصًا في مقابلة الهياكل العلوية على نِسَبِ وإضافاتٍ وهيآتٍ (٣) وأحوال وأوقاتٍ مخصوصةٍ، وأوجبوا على من يتقرب بها إلى ما يقابلها من العُلويات لباسًا وبخورًا وأدعيةً مخصوصةً وعزائم، تقرَّبوا بها (٤) إلى رب الأرباب ومسبب الأسباب، وتلقينا ذلك عن عاذيمون (٥) وهرمس.

فهذا بعض ما نقله أرباب المقالات من دين الصابئة، وهو بحسب ما وصل إليهم، وإلا فهذه الأمة فيهم المؤمن بالله وأسمائه وصفاته وملائكته ورسله واليوم الآخر، وفيهم الكافر، وفيهم الآخذ من دين الرسل بما وافق عقولهم واستحسنوه، فدانوا به ورَضُوه لأنفسهم، وعقْدُ أمرِهم أنهم يأخذون بمحاسنِ ما عند أهل الشرائع بزعمهم، ولا يوالون أهلَ ملةٍ ويعادون أخرى، ولا يتعصّبون لملةٍ على ملّةٍ، والملل عندهم نواميسُ لمصالح العالم، فلا

<sup>(</sup>١) «الملل والنحل» (ص٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «حضيرة». والمثبت موافق لما في «الملل والنحل».

<sup>(</sup>٣) (وهيآت) ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٤) في المطبوع: «يقربونها» خلاف ما في الأصل و «الملل والنحل».

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «عاديموت». والتصويب من «الملل والنحل».

معنى لمحاربة بعضها بعضًا، بل يُؤخذ بمحاسنها وما تكمل به النفوس وتتهذّب به الأخلاق، ولذلك سُمُّوا صابئين، كأنهم صَبَأوا عن التعبد بكل ملّةٍ من الملل والانتساب إليها. ولهذا قال غير واحدٍ من السلف: ليسوا يهود ولا نصارى ولا مجوس<sup>(۱)</sup>، وهم نوعان: صابئةٌ حنفاء، وصابئةٌ مشركون؛ فالحنفاء هم الناجون منهم، وبينهم مناظراتٌ وردٌّ من بعضهم على بعض (۲)، وهم قوم إبراهيم، كما أن اليهود قوم موسى، والحنفاء منهم أتباعه.

وبالجملة، فالصابئة أحسن حالًا من المجوس، فأخذ الجزية من المجوس تنبية على أخذها من الصابئة بطريق الأولى، فإن المجوس من أخبث الأمم دينًا ومذهبًا، ولا يتمسكون بكتاب، ولا ينتمون إلى ملّة، ولا يثبت لهم كتابٌ ولا شبهة كتابٍ أصلًا. ولهذا لما ظهرت فارسُ على الروم فرح المشركون بذلك؛ لأنهم مثلهم ليسوا أهل كتاب، وساء ذلك المسلمين، فلما ظهرت الروم على فارس فرح المسلمون (٣)، لأن النصارى أقرب إليهم من المجوس من أجل كتابهم.

وكل ما عليه المجوس من الشرك، فشركُ الصابئة إن لم يكن أخفَّ منه فليس بأعظم منه. وقد تردَّد الشافعي رحمه الله تعالىٰ في أخذ الجزية منهم في

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل غير ممنوع من الصرف، والصواب صرفه.

<sup>(</sup>٢) ذكر الشهرستاني هذه المناظرات في «الملل والنحل» (ص٢٦٣ - ٢٩٨).

<sup>(</sup>٣) كما في مطلع سورة الروم، وانظر حديث ابن عباس الذي أخرجه أحمد (٢٤٩٥، ٥) كما في مطلع سورة الروم، وانظر حديث ابن عباس الذي أخرجه أحمد (٢٤٩٥، وفي الباب عن غيره من الصحابة.

موضع، وقطع بأخذها منهم في موضع، وعلَّق القول في موضع، كما حكينا لفظه (١).

# فصل

فإن قيل: فهل للإمام أن يستسلف منهم الجزية؟

قلنا: ليس له ذلك إلا برضاهم، كما ليس له أن يستسلف الزكاة إلا برضا ربِّ المال، بل الجزية أولى بالمنع، فإنها تسقط بالإسلام وبالموت في أثناء السنة، وتتداخل عند أبي حنيفة، فهي بعرض السقوط قبلَ الحول وبعده.

فإن قيل: فهل له أن يأخذ منهم في أثناء السنة بقسطِ ما مضى منها؟

قيل: هذا فيه نزاعٌ؛ فأبو حنيفة يجوِّز أن يأخذ في كل شهر بقسطه، ولأصحاب الشافعي في ذلك وجهان. قال أبو المعالي الجويني (٢): أظهرهما أنه ليس له ذلك، فإن الطلبة في آخر السنة عند استمرار الأحوال، بذلك جرت سنن المتقدمين، والجزية موضوعها على الإمهال كالزكاة.

فإن قيل: فما تقولون لو سقط عنه الوجوب في أثناء السنة بموتٍ أو عمًىٰ أو زمانةٍ أو إسلامٍ، هل تؤخذ منه بقسط ما مضيٰ؟

قيل: الصحيح من المذهب أنها تسقط عنه وأن لا يطالب بقسط ما مضي، ومن الأصحاب من لم يحكِ في ذلك نزاعًا، ولكن أبا عبد الله بن حمدان

<sup>(</sup>١) في أول الفصل.

<sup>(</sup>٢) في «نهاية المطلب» (١٨/ ٣٢).

حكىٰ في ذلك وجهين فقال<sup>(١)</sup>: وفيمن (٢) أسلم في الحول أو مات أو جُنَّ جنونًا مُطْبِقًا أو أُقعِد أو عَمِي وجهان.

فإن قيل: فإن اتفق اجتماع ديون الآدميين والجزية فهل تُقدَّم الجزية أو الديون؟

قيل: أما أصحاب الشافعي فبنُوا ذلك على الأصل وقالوا<sup>(٣)</sup>: يُنحَىٰ (٤) بالجزية نحوَ<sup>(٥)</sup> حقوق الله كالزكاة، أو يُنْحَىٰ (٢) بها نحو حقوق الآدميين وليست من القُرَب، فعلىٰ هذا تقع المحاصَّة بينها وبين غيرها من الديون.

ومنهم من قال: هي من حقوق الله، فإنه لا مستحقَّ لها معيَّنًا ولا تسقط بإسقاط الآدمي، وهي عقوبةٌ على الكفر وصَغارٌ لأهله.

وعلىٰ هذا فيخرج علىٰ الأقوال الثلاثة في تقديم حقّ الله أو حقّ الآدمي أو وقوع المحاصّة.

ولأصحاب أحمد أيضًا ثلاثةُ أوجهٍ مثل هذه (٧).

<sup>(</sup>١) في «الرعاية الكبرئ» (٢/ق ١٣أ) نسخة تشستربيتي ٢٥٤١.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «ومن». والتصويب من «الرعاية».

<sup>(</sup>٣) انظر: «نهاية المطلب» (١٨/ ٣٣).

<sup>(</sup>٤) قبلها في الأصل: «هذا». ولا موقع لها، وكأنها زائدة.

<sup>(</sup>٥) في المطبوع: «مستحق بالجزية يحق» تحريف.

<sup>(</sup>٦) في المطبوع: «ويحق» تحريف.

<sup>(</sup>٧) كما في «الرعاية الكبرئ» (٢/ ٣١أ).

#### فصل

# في الجزية والخراج وما بينهما من اتفاق وافتراق

الخراج هو جزية الأرض، كما أن الجزية خراج الرقاب، وهما حقّان على رقاب الكفار وأرضِهم للمسلمين، ويتفقان في وجوه ويفترقان في وجوه (١).

فيتفقان في: أن كلَّا منهما مأخوذٌ من الكفار على وجه الصَّغار والذلة، وأن مصرفهما مصرف الفيء، وأنهما يَجِبان في كل حولٍ مرةً، وأنهما يسقطان بالإسلام، علىٰ تفصيل نذكره إن شاء الله تعالىٰ.

ويفترقان في: أن الجزية ثبتت بالنص، والخراج بالاجتهاد. وأن الجزية إذا قُدِّرت علىٰ الغني لم تزد بزيادة غناه، والخراج يُقدَّر بقدر كثرة الأرض وقلَّتها. والخراج يجامع الإسلام حيث نذكره إن شاء الله تعالىٰ، والجزية لا تجامعه بوجه؛ ولذلك يجتمعان تارةً في رقبة الكافر وأرضِه ويسقطان تارةً، وتجب الجزية حيث لا خراج، والخراج حيث لا جزية.

ونحن نذكر كيف أصل الخراج وابتداء وضْعِه وأحكامه، فنقول:

الأرض ستة أنواع:

أحدها: أرضٌ استأنف المسلمون إحياءها، فهذه أرضُ عُشْرٍ، ولا يجوز أن يوضع عليها خراجٌ بغير خلافٍ بين الأئمة.

<sup>(</sup>١) انظر: «الأحكام السلطانية» للماوردي (ص٢٢١).

قال أبو الصقر (١): سألت أحمد عن أرضٍ مَواتٍ في دار الإسلام لا يُعرف لها أربابٌ، ولا للسلطان عليها خراجٌ، أحياها رجل من المسلمين؟ فقال: من أحيا أرضًا مَواتًا في غير السواد كان للسلطان عليه فيها العشر، ليس عليه غير ذلك.

وقال في رواية ابن منصور (٢): والأرضون التي يملكها ربُّها ليس فيها خراجٌ، مثل هذه القطائع التي أقطعها عثمان في السواد (٣) لسعدٍ وابن مسعودٍ [وخبَّابٍ].

وقد استشكل القاضي<sup>(٤)</sup> هذا النص، وتأوله على أنَّ عثمان أقطعَهم منافعَها، وأسقط الخراج على وجه المصلحة؛ لأن أرض السواد فُتِحتْ عَنْوةً فهي خراجيةٌ، وظاهر النص أن هذه الأرض قد صارت ملكًا لهم بإقطاع الإمام، وإذا ملكوها ملكوها ملكوها، بمنافعها، والخراج من جملة منافعها، فإنه جارٍ مجرى الأجرة، فيملكونه بمِلْك منافعها، إذ لا يجب للإنسان على نفسه خراجٌ، فكأنه ملّكهم الأرض وخراجَها.

<sup>(</sup>۱) كما في «الأحكام السلطانية» لأبي يعلىٰ (ص١٦٢).

 <sup>(</sup>۲) المصدر نفسه (ص۱٦٣). ومنه الزيادة بين معكوفتين. وهو في «المسائل» بروايته
 (۱/ ٥٤٥).

<sup>(</sup>٣) «في السواد» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٤) أي أبو يعلى في المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) «ملكوها» الثانية ساقطة من المطبوع.

النوع الثاني: أرضٌ أسلم عليها طوعًا من غير قتالٍ، فهي لهم (١)، لا خراج عليها، وليس فيها سوى العشر. وهذا كأرض المدينة وأرض اليمن وأرض الطائف وغيرها.

نصَّ على ذلك أحمد في رواية حرب (٣) فقال: أرض العشر (٤): الرجل يسلم بنفسه من غير قتالٍ وفي يده أرضٌ، فهو عُشْر.

وقال في موضع آخر: أرض العشر: الرجل يسلم وفي يده أرضٌ فهو عُشْر، مثل مكة والمدينة.

وأما قوله في رواية حنبل (٥): «من أسلم على شيء فهو له، ويؤخذ منه خراج الأرض»، فليس مراده أن يسلم على أرضه التي كانت بيده قبل الإسلام بغير خراج؛ لأنه قد صرح أنه ليس في هذه الأرض غير العشر، وإنما مراده أنه يسلم وفي يده أرضٌ خراجيةٌ فتحها الإمام عَنْوة، فهذه لا يسقط الخراج بإسلام من هي في يده كما سنذكره.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل. وفي المطبوع: «له».

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «كان في» بدل «كأرض» تحريف.

<sup>(</sup>٣) كما في «الأحكام السلطانية» لأبي يعلىٰ (ص١٦٣).

<sup>(</sup>٤) «العشر» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٥) في «الأحكام السلطانية» (ص١٦٣).

### فصل

النوع الثالث: ما ملك عن الكفار عَنْوةً وقهرًا، فهذه فيها روايتان(١):

إحداهما: أنها تكون غنيمةً تُقسم بين الغانمين كالمنقول، وتكون أرضَ عُشرٍ لا خراجَ عليها كما أحياه المسلمون.

الثانية: أن الإمام بالخيار، إن شاء قسمَها وكانت كذلك عُشْريةً غيرَ خراجيةٍ، وإن شاء وقفَها على المسلمين ويضرب عليه خراجًا يكون كالأجرة لها، غيرَ مقدَّرِ المدة بل إلى الأبد، فهذه عُشْريةٌ خراجيةٌ.

فإن استمرت في يد الكفار ففيها الخراج، زرعوها أو لم يزرعوها، ولا عُشْرَ عليهم، وإن أسلموا لم يُسقِط الإسلام خراجَها، ويجب عليهم فيها العُشْرُ، فيجتمع العشر والخراج بسببين مختلفين، العُشْر على المُغَلِّ والخراج على رقبة الأرض، هذا قول الجمهور.

وذهب أبو حنيفة إلى أنه لا يجتمع العُشر والخراج في أرض (٢)، بل إن أُخِذ ممن هي في يده الخراجُ لم يؤخذ منه العشر، وإن أُخِذ منه العشرُ لم يؤخذ منه الخراج. ورُوي في ذلك حديث باطلٌ لا أصلَ له، وليس من كلام رسول الله عليه: «لا يجتمع العُشر والخراج» (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الأحكام السلطانية» لأبي يعلىٰ (ص١٦٣)، و«المغني» (٤/ ١٨٩)، و«الفروع» (١٨٩/١٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأحكام السلطانية» للماوردي (ص٢١٥)، و«المغني» (٤/ ١٩٩)، و«الاختيار لتعليل المختار» (١/ ١١٤).

<sup>(</sup>٣) يراجع في تضعيفه وبيان بطلانه: «الكامل» لابن عدي (٧/ ٢٧١٠)، و «المجروحين»

وشبهة هذا القول أن الخراج في الأصل إنما هو جزية الأرض، فهو بمنزلة خراج الرؤوس، فهو على الكفار بمنزلة الجزية على رؤوسهم، وهو عوضٌ عن العُشر الذي يجب بالإسلام وبدلٌ عنه، فلو لم يوضع على الأرض لتعطّلت إذا كانت مع كافر عن العشر والخراج، فكان في ذلك نقصٌ على المسلمين فقام خراجُها مقام العُشْر، فإذا أسلموا أخذوا بالعشر، ولم يُجمع عليهم بين العشر والخراج في حال الإسلام، كما لم يُجمع عليهم بينهما في حال الكفر، بل إذا سقطت الجزية بالإسلام - وهي خراج الرؤوس \_ فكذلك الخراج الذي هو جزية الأرض. ولهذا كره الصحابة رَضَوَاللَّهُ عَنْهُمُ للمسلم الدخول في أرض الخراج؛ لأنه يسقط ما عليها من الخراج بدخوله فيها.

وأما الجمهور فنازعوه في ذلك وقالوا: الخراج على رقبة الأرض زُرِعتُ أو لم تُزرع، والعُشْر في مُغَلِّها سواءٌ كانت مِلكًا أو عاريةً أو إجارةً، ولم يوضع الخراج بدلًا عن العشر، بل وُضِع حقًّا للمسلمين في رقبة الأرض. وإنما لم يجتمع على الكافر العشر والخراج لأن العُشر زكاةٌ وليس من أهلها، فلا تُؤخذ منه كما لم تؤخذ من مواشيه وأمواله.

قالوا: وإنما كره الصحابة رَضِّ اللهُ عَنْهُمُ الدخولَ في أرض الخراج؛ لأن

<sup>(</sup>٣/ ١٢٤)، و «المجموع» (٥/ ٤٥٥)، و «فتح القدير» لابن الهمام (٦/ ٤١، ٢٤). قال شيخ الإسلام: إن المرفوع منه كذب باتفاق أهل الحديث، «مجموع الفتاوئ» (٥٢/ ٥٥) و «منهاج السنة» (٧/ ٤٣٠). وإنما روي عن عكرمة مقطوعًا من قوله. أخرجه يحيى بن آدم (ص٤٢) وابن زنجويه (٣٨٢). وانظر: «الأموال» لأبي عبيد (١/ ١٧٣)، و «الاستخراج» لابن رجب (ص٢٥٢).

المسلم إذا دخل فيها التزم ما عليها من الخراج وهو صَغارٌ في الأصل، فلا ينبغي أن يلتزمه ويُقرَّ به، ولما كان تابعًا للأرض كان باقيًا ببقائها تابعًا لها، ويزول بزوالها وتعطّل نفعها، كما تسقط الجزية بزوال الرقبة أو عجزها عن الأداء. ولا تَنافِيَ بين اجتماع الحقّين في العين الواحدة بسببين مختلفين، كما يجب عليه في الصيد المملوك إذا أتلفه في الإحرام قيمتُه لمالكه والجزاءُ لحقً الله، وكما لو قتل أمةً بالزنا غُرِّم قيمتها لسيدها ولزِمه الحدُّ لحقِّ الله سبحانه، وكذلك لو قتل عبدًا خطأً لزِمتْه قيمته لسيده والكفَّارة للمساكين، ونظائر ذلك كثيرةٌ. وهذا النوع من الأرض هو المعروف بوضع الخراج.

## فصل

ويجوز بيع هذه الأرض وهبتها ورَهْنها وإجارتها، ونص الإمام أحمد في رواية ابنه صالحٍ (١) على جواز جعلها صداقًا. وهذا صريحٌ في جواز بيعها وهبتها.

وقال بعض المتأخرين من أصحابه: لا يجوز نقل الملك فيها، لأنها وقفٌ فلا يجوز بيعها. وهذا ليس بشيء، فإنها تُورَث بالاتفاق والوقف لا يُورَث، وتُجعل صداقًا بالنص والوقف لا يجوز فيه ذلك.

ومنشأ الشبهة أنهم ظنوا أن وقفها بمنزلة سائر الأوقاف التي تجري مجرئ إعتاق العبد وتحريره لله. وهذا غلطٌ، بل معنى وقفها تركُها على حالها لم يقسمها بين الغانمين، لا أنه أنشأ تحبيسها وتسبيلها على المسلمين،

<sup>(</sup>١) لم أجدها في «مسائله»، وطبعتها ناقصة.

هذا لم يفعله رسول الله على حالها، وضربُ الخراج عليها يؤخذ ممن تكون في ترك قسمتها وإبقاؤها على حالها، وضربُ الخراج عليها يؤخذ ممن تكون في يده، والوقف إنما امتنع بيعه لما في بيعه من إبطال وقفيته، وأما هذه فإذا بيعت أو انتقال الملك فيها فإنها تنتقل خراجية كما كانت عند الأول. وحق المسلمين في الخراج، وهو لا يسقط بنقل الملك، فإنها تكون عند المشتري كما كانت عند البائع، كما تكون عند الوارث كما كانت عند موروثه (۱). ولهذا جاز بيع المكاتب ولم يكن بيعه مُسقِطًا لسبب حريته بالأداء، فإنه ينتقل (۲) إلى المشتري كما كان عند البائع.

### فصل

النوع الرابع (٣): ما صُولح عليه المشركون من أرضهم على أن يُقرَّها في أيديهم بخراج يضرب عليها، وتكون الأرض لهم، فهذا الخراج جزيةٌ تؤخذ منهم ما أقاموا على شركهم، وتسقط عنهم بإسلامهم، ولهم بيعُ هذه الأرض والتصرف فيها كيف شاؤوا، فإن تبايعوها بينهم كانت على حكمها في الخراج، وإن بيعت على مسلم سقط عنه خراجها. وإن بيعت من ذمي فهل

<sup>(</sup>۱) في المطبوع: «مورّثه» خلاف الأصل. والشخص الذي يموت يُـورَث، فهو موروث، والندي يرثه: وارث. وفي القرآن: ﴿وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَالَةً ...﴾.

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «لا ينتقل»، وهو يقلب المعنى.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأحكام السلطانية» لأبي يعلئ (ص١٦٣)، وللماوردي (ص٢٢٨)، و«المغني» (١٩١/٤)، و«الفروع» (١٩١/٢٩).

يسقط عنه خراجها؟ ذكر القاضي (١) فيه احتمالين:

أحدهما: لا يسقط خراجها لبقاء كفره.

والثاني: يسقط لخروجه بالذمة من عقد من صُولح عليها (٢).

وقد قال أحمد في رواية ابن منصور (٣)، وذُكِر له قول سفيان: ما كان من أرضٍ صولح عليها ثم أسلم أهلها فقد وُضِع الخراج منها (٤)، وما كان من أرضٍ أُخِذت عنوةً ثم أسلم صاحبها وُضِعت عنه الجزية وأُقِرَّ علىٰ أرضه بالخراج. فقال أحمد: جيدٌ.

قال(٥): فقد نصَّ على أن الخراج يسقط عن أرض الصلح بالإسلام.

قال القاضي: وهذا محمولٌ علىٰ أن تلك الأرضين لهم، ولم يُسقِطها عن أرض العنوة؛ لأنها وقفٌ لجماعة المسلمين فهي أجرةٌ عنها.

### فصل

النوع الخامس: أرضٌ جلا عنها أهلُها فخلَّصها المسلمون بغير قتال، فهذه حكمها حكم العنوة، تُترك (٢) وقفًا ويُضرب عليها خراجٌ يكون أجرةً

<sup>(</sup>١) في «الأحكام السلطانية» (ص١٦٤).

<sup>(</sup>٢) في الهامش: «عليه» بعلامة خ. والمثبت موافق لما في «الأحكام السلطانية».

<sup>(</sup>٣) كما في المصدر السابق. وهو في «مسائله» (١/ ٢٤٦ - ٢٤٧).

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل، وفي المصدرين السابقين: «عنها».

<sup>(</sup>٥) أي أبو يعلى في «الأحكام السلطانية» (ص١٦٥).

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «ترك».

لمن تقرُّ في يده من مسلم وكافرٍ، ولا تتغير بإسلام ولا ذمةٍ.

قال أحمد في رواية ابنه صالحٍ وأبي الحارث(١): كلُّ أرضٍ جلا(٢) عنها أهلها بغير قتالٍ فهي فيءٌ.

## فصل

النوع السادس: أرضٌ صالحناهم على نزولهم عنها، وتكون ملكًا لنا وتقرُّ (٣) في أيديهم بالخراج، فحكم هذه الأرض أيضًا حكم أرض العنوة: أنها تصير وقفًا للمسلمين وتقرُّ في أيديهم بالخراج، ولا يسقط هذا الخراج بالإسلام، ولا يُمنعون من المناقلة فيها، ويكون ذلك مناقلة عن حق الاختصاص، لا بيعُ (٤) لرقبة الأرض إذ ليست ملكًا لهم، وإنما يُعاوَضون علىٰ منفعة الاختصاص.

وليس في ذلك إبطال حق المسلمين من رقبة الأرض ولا نفعها، فلا يُمنعون منه، ويكونون أحقَّ بهذه الأرض ما أقاموا على صلحهم، ولا تنتقل من أيديهم سواءٌ أسلموا أو أقاموا على كفرهم، كما لا تُنتزع الأرض من مستأجرها. وإن صاروا ذمةً وضُربت عليهم الجزية لم يسقط عنهم الخراج، بل يُجمع عليهم الخراج والجزية.

<sup>(</sup>۱) «الأحكام السلطانية» لأبي يعلىٰ (ص١٤٨، ١٦٤).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «خلا» تصحيف.

<sup>(</sup>٣) في هامش الأصل: «وتعشر» بعلامة خ.

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل مرفوعًا.

وأما أصل وضع الخراج، فقال أبو عبيد (١): حدثنا الأنصاري \_ولا أعلم إسماعيل إلا وقد حدَّثَناه أيضًا \_عن سعيد بن أبي عَروبة، عن قتادة، عن أبي مِجْلَزِ لاحق بن حميدٍ: أن عمر بن الخطاب رَضَالِلَّهُ عَنْهُ بعث عمار بن ياسر إلىٰ أهل الكوفة علىٰ صلاتهم وجيوشهم، وعبد الله بن مسعودٍ علىٰ قضائهم وبيت مالهم، وعثمان بن حُنيفٍ علىٰ مساحة الأرض، ثم فرض لهم في كل يوم شاةً بينهم: شطرها وسواقطها لعمّارٍ، والشطر الآخر بين هذين. ثم قال: ما أرى قريةً يؤخَذ منها كل يوم شاةٌ إلا سريعًا خرابها. قال: فمسحَ عثمان الأرض، فجعل على جَرِيب (٢) الكُرْم عشرة دراهم، وعلى جريب النخل خمسة دراهم، وعلى جريب القَصَب (٣) ستة دراهم، وعلى جريب البُّرّ أربعة دراهم، وعلىٰ جريب الشعير درهمين، وعلىٰ أهل الذمة في أموالهم التي يختلفون بها في كل عشرين درهمًا درهمًا، وجعل على رؤوسهم \_ وعطَّل النساء والصبيان من ذلك \_ أربعةً وعشرين كل سنةٍ، ثم كتب بذلك إلىٰ عمر رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ فأجازه ورضي به. فقيل لعمر: تجار الحرب كم نأخذ منهم

<sup>(</sup>۱) في «الأموال» (۱۸۲)، وعنه في «المحلى» (۱/ ۱۱٦). وأخرجه أيضًا أبو عبيد (۱۰۵) وابن أبي شيبة (۱۰۸۲)، وابن المنذر في «الأوسط» (۱/ ۲۳) والبيهقي في «الكبير» (۱/ ۳۵۲، ۹/ ۱۳۲) من طرق عن سعيد به مطولًا ومختصرًا. وأخرجه عبد الرزاق (۱/ ۲۵۵، ۹/ ۱۳۲) عن معمر عن قتادة به. وهو مرسل، فإن أبا مجلز لم يُدرك عمر.

<sup>(</sup>٢) الجريب: قطعة متميزة من الأرض يختلف مقدارها بحسب اصطلاح أهل الأقاليم.

<sup>(</sup>٣) المقصود به قصب السكر.

إذا قدموا علينا؟ قال: فكم يأخذون منكم إذا قدمتم عليهم؟ قالوا: العشر، قال: فخذوا منهم العشر.

حدثنا أبو معاوية عن الشيباني عن محمد بن عبيد الله الثقفي قال: وضع عمر رَضِّ اللهُ على أهل السواد على كل جريب عامرٍ درهمًا وقفيزًا، وعلى جريب الرطبة خمسة دراهم وخمسة أقفِزة، وعلى جريب الشجر عشرة دراهم وعشرة أقفزة، وعلى أولربعين، وأربعة وعشرين، واثنى عشر (١).

حدثنا إسماعيل بن مجالدٍ عن أبيه مجالد بن سعيد عن الشعبي أن عمر ويَخَالِنَّهُ عَنْهُ بعث عثمان بن حُنيفٍ، فمسح السواد فوجده ستةً وثلاثين ألف ألف جريبٍ، فوضع علىٰ كل جريبٍ درهمًا وقفيزًا (٢).

قال أبو عبيد (٣): فأرئ حديث الشعبي هذا غير تلك الأحاديث، ألا ترئ أن عمر رَضِ الله عبي عمر رَضِ الله على الأرض خاصة بأجرة مسماة في عمر رَضِ الله عند أوجب الخراج على الأرض خاصة بأجرة مسماة في حديث مجالد، وإنما يذهب (٤) الخراج مذهب الكراء، وكأنه أكرى كل جريب بدرهم وقفيز في السنة، وألغى من ذلك النخل والشجر فلم يجعل لها أجرة.

<sup>(</sup>١) «الأموال» (١٨٤)، وأخرجه ابن أبي شيبة (٣٣٣٨١) أيضًا عن أبي معاوية به.

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١٨٥)، ومن طريقه أخرجه ابن المنذر في «الأوسط» (٦/٤٤). وإسناده ضعيف، إسماعيل بن مجالد وأبوه ضعيفان، ورواية الشعبي عن عمر مرسلة.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٤) في «الأموال»: «مذهب».

قال(١): وهذا حجة لمن قال: السواد في المسلمين، وإنما أهلها عمَّالًا لهم فيها بكراء معلوم يؤدونه، ويكون باقي ما تُخرِج الأرض لهم. وهذا لا يجوز إلا في الأرض البيضاء، ولا يكون في النخل والشجر؛ لأن قبالتهما لا تطيب بشيء مسمًّى، فيكون بيع الثمر قبل أن يبدو صلاحه وقبل أن يُخلق. وهذا الذي كرهه الفقهاء من القبالة.

حدثنا شريك، عن الأعمش، عن عبد الرحمن بن زياد الإفريقي قال: قلت لابن عمر: إنَّا نتقبل الأرضَ فنصيب من ثمارها \_ قال أبو عبيد: يعني الفضل \_ قال: ذلك الربا العَجُلان (٢).

حدثنا عبد الرحمن بن مهدي، عن حماد بن سلمة، عن حميد، عن الحسن قال: جاء رجل إلى ابن عباس رَضِيَاللَّهُ عَنْهُا فقال: أتقبَّل منك الأُبُلَّةَ (٣) بمائة ألفٍ، فضربه ابن عباس مئةً وصلبه حيًّا (٤).

حدثنا عبد الرحمن عن شعبة عن جَبَلة بن سُحيمٍ قال: سمعت ابن عمر يقول: القَبالات ربًا(٥).

حدثنا عبد الرحمن عن سفيان عن أبي إسحاق عن أبي هلال عن ابن

<sup>(</sup>١) الكلام مستمر في المصدر السابق.

<sup>(</sup>۲) «الأموال» (۱۸٦).

 <sup>(</sup>٣) بلدة على شاطئ دجلة في زاوية الخليج الذي يدخل إلى مدينة البصرة. انظر: «معجم البلدان» (١/ ٧٧).

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١٨٧).

<sup>(</sup>٥) «الأموال» (١٨٩). وأخرجه ابن زنجويه (٢٦٥) من طريق آخر عن شعبة به.

عباس رَصَوَاللَّهُ عَنَّهُما قال: القبالات حرام(١).

قال أبو عبيد (٢): معنى هذه القبالة المنهي عنها أن يتقبَّل الرجل النخل والشجر والزرع النابت قبل أن يستحصد ويُدرك، وهو مفسَّرٌ في حديث يروى عن سعيد بن جبير.

ثنا عبَّاد بن العوّام، عن الشيباني قال: سألت سعيد بن جبيرٍ عن الرجل يأتي القرية فيتقبلها وفيها النخل والشجر والزرع والعلوج، فقال: لا يتقبلها (٣) فإنه لا خير فيها (٤).

قال أبو عبيد (٥): وإنما أصل كراهة هذا أنه بيعُ ثمرٍ لم يبدُ صلاحه ولم يُخلَق بشيء معلوم. فأما المعاملة على الثلث والربع وكراء (٦) الأرض البيضاء فليسا من القبالات ولا يدخلان فيها، وقد رُخص في هذين، ولا نعلم المسلمين اختلفوا في كراهة القبالات. انتهى.

وهذا الذي ذهب إليه أبو عبيد هو المعروف عند الأئمة الأربعة، وجعلوا كراء الشجر بمنزلة بيع الثمر قبل أن يبدو صلاحه.

<sup>(</sup>١) «الأموال» (١٨٨). وهذا الأثر قبل الأثر السابق في المطبوع.

<sup>(</sup>٢) عقب الآثار السابقة.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «لا تقبلها». والتصويب من «الأموال».

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١٩٠).

<sup>(</sup>٥) «الأموال» (١/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «وكرئ».

ونازعهم في ذلك آخرون وقالوا: ليست إجارة الشجر من بيع الثمر في شيء، وإنما هي بمنزلة إجارة الأرض لمن يقوم عليها ويزرعها ليستغلّها. وهذا مذهب الليث بن سعد، وأحد الوجهين في مذهب أحمد اختاره شيخنا(۱) وأبو الوفاء بن عقيل، وهو الذي نختاره. وقد فعله أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رَضَالِللهُ عَنْهُ فيما حكاه عنه الإمام أحمد في مسائل ابنه صالح (۲) أنه قبّل حديقة أسيد بن حُضير ثلاث سنين، وقضى به دينًا كان عليه. ولم ينكره على عمر أحدٌ من الصحابة مع شهرة هذه القصة، وهذا إن لم يكن إجماعًا إقراريًّا فهو قول عمر بن الخطاب رَضَالِللهُ عَنْهُ، ولا نعلم له مخالفًا (۳).

ومن العجب أخذُ أبي عبيد بحديث مجالدٍ وهو ضعيفٌ عن الشعبي عن عمر وهو منقطعٌ، وإنما فيه السكوت عن جريب الشجر، لم يذكره بنفي ولا إثباتٍ، وتركُه حديثَ أبي معاوية عن الشيباني عن محمد بن عبيد الله

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع الفتاوئ» (۲۰/ ۷۶۷ - ۵۶۵، ۳۰/ ۲۲۶ وما بعدها). وذكره المؤلف في «زاد المعاد» (٦/ ٥٤٧) و «إغاثة اللهفان» (٢/ ٦٧٣)، وابن مفلح في «الفروع» (٧/ ١٣٠).

<sup>(</sup>۲) لم أجده في «مسائله» المطبوعة. وأثر عمر قد أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (۲/ ۲۱») وحرب بن إسماعيل ـ كما في «زاد المعاد» (۲/ ۲۲») و «مسند الفاروق» (۲/ ۲۵) ـ وابن عساكر في «التاريخ» (۹/ ۹۳ – ۹۰) من طرق بنحوه. وصحّح شيخ الإسلام إسناد حرب في «مجموع الفتاوئ» (۲۹/ ۲۷۹) . (۲۲/ ۲۲۵).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «مخالف».

الثقفي، وهؤلاء كلهم أئمةٌ حفّاظٌ، وقد حفظ الثقفي ما لم يحفظ الشعبي وأنه جعل على جريب الكرم عشرة دراهم، قال: ولم يذكر النخل، وهذا يدل على أنه حفظ القصة وميَّز بين ما ذكره وما لم يذكره، فهذا عمر وعثمان بن حُنيفٍ قد وضعا على الشجر أجرةً لازمةً مؤبَّدةً، ولا مخالف لهم من الصحابة.

وقد صرَّح أبو عبيد والفقهاء بعده بأن الخراج أجرةٌ، قال<sup>(۱)</sup>: ومعنى الخراج في كلام العرب إنما هو الكراء والغلَّة، ألا تراهم يسمُّون غَلَّة الأرض والدار والمملوك خراجًا؟ ومنه حديث النبي ﷺ: «الخراج بالضمان»<sup>(۲)</sup>. وكذلك حديثه الآخر أنه احتجم، حجَمَه أبو طيبة فأمر له بصاعين، وكلَّم أهله فوضعوا عنه من خراجه (۳). فسمَّىٰ الغلَّة خراجًا. فأرض العنوة يؤدِّي أهلُها إلىٰ الإمام الخراج كما يؤدي مستأجر الأرض والدار كراءها إلىٰ ربها

<sup>(</sup>١) «الأموال» (١/ ١٤١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۲۲۲٤) وأبو داود (۲۰۵۸-۲۵۱) والترمذي (۱۲۸۱،۱۲۸۵) والنسائي (۲۰۵۱) وأبن حبان (۲۹۷۱،۲۹۷) والحاكم (۲/ ۱۵)، والبيهقي (٥/ ۳۲۱-۳۲۳) عن عائشة من طرق ضعيفة أو معلولة. قال أحمد كما في «العلل المتناهية» (۲/ ۲۰۷): ما أرئ له أصلًا، وقال البخاري كما في «العلل الكبير» للترمذي (ص۱۹۱): حديث منكر. على أن الترمذي قال في الموضع الأول وقد أخرجه من طريقين \_: حسن صحيح، وفي الثاني: حسن غريب. وصححه ابن حبان والحاكم، وحسنه الألباني في «الإرواء» (۱۳۱۵) بمجموع طرقه. وعليه العمل عند أهل العلم، كما ذكره الترمذي وغيره. وانظر: «الجرح والتعديل» لابن أبي حاتم أهل العلم، كما ذكره الترمذي وغيره. وانظر: «الجرح والتعديل» لابن أبي حاتم (۸/ ۳٤۷).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢١٠٢) ومسلم (١٥٧٧) من حديث أنس.

الذي يملكها، ويكون للمستأجر ما زرع وغرس فيها.

ولما علم أبو عبيد أن وضع الخراج على جريب الشجر إجارةٌ له قال (١): أرئ حديث مجالدٍ عن الشعبي هو المحفوظ. وقام أبو عبيد وقعد في فعل عمر رَضِوَاللَّهُ عَنهُ هذا، وقال (٢): لا أعرف (٣) وجهه، وهي القبالة المكروهة. وقد بينًا أن حديث الشيباني أصح وأصرح، ويؤيده حديث تقبيل حديقة أسيد بن حُضيرٍ، ومعه القياس ومصلحة الناس، فإنه لا فرق في القياس بين إجارة الأرض لمن يقوم عليها حتى تنبت وبين إجارة الشجر لمن يقوم عليها حتى تنبت وبين إجارة الشجر لمن يقوم عليها ما قياس سواءٌ.

فإن قيل: مستأجر الأرض هو الذي يبذرها.

قيل: قد يستأجرها لما ينبت فيها من الكلأ، وكونه يبذرها مثل قيامه على الشجر بالسقي والزبار<sup>(٤)</sup> والإصلاح، وقد حكم الله سبحانه بصحة إجارة الظئر للبنها<sup>(٥)</sup>، وهو بمنزلة إجارة الشجر لثمرها، وطردُ هذا ما جوَّزه مالك وغيره من إجارة الشاة والبقرة للبنها مدةً معلومةً، وهذا أحد الوجهين في

<sup>(</sup>١) في «الأموال» (١/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٣) في هامش الأصل: «أعلم» بعلامة خ.

<sup>(</sup>٤) قال البعلي في «المطلع» (ص٢٦٣): هو في عرف زماننا: تخفيف الكرم من الأغصان الرديئة وبعض الجيدة، يقطعها بمنجل ونحوه.

<sup>(</sup>٥) في قول تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَتَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٦]. وانظر: «زاد المعاد» (٦/ ٢٥٠)، و «أعلام الموقعين» (٢/ ٢٨١).

مذهب أحمد اختاره شيخنا(١).

والفرق بين إجارة الشجر لمن يخدمها ويقوم عليها حتى تُثمِر، وبين بيع الثمرة قبل بُدُوِّ صلاحها= من ثلاثة أوجهِ:

أحدها: أن العقد هنا وقع على بيع عين، وفي الإجارة وقع على منفعة، وإن كان المقصود من منفعة العين فهذا لا يضر، كما أن المقصود من منفعة الأرض المستأجرة للزراعة العين.

الثاني: أن المستأجر يتسلَّم الشجر فيخدمها ويقوم عليها كما يتسلَّم الأرض، وفي البيع البائع هو الذي يقوم على الشجر ويخدمها، وليس للمشتري الانتفاع بظلّها ولا رؤيتها ولا نَشْر الثياب عليها، فأين أحد البابين (٢) من الآخر؟

الثالث: أن إجارة الشجر عقدٌ على عينٍ موجودةٍ مدة (٣) معلومة لينتفع بها في سائر وجوه الانتفاع، وتدخل الثمرة تبعًا وإن كان هو المقصود، كما قلتم في نفع البئر ولبن الظئر أنه يدخل تبعًا وإن كان هو المقصود. وأما البيع فعقدٌ على عينٍ لم تُخلَق بعدُ، فهذا لونٌ وهذا لونٌ.

وسر المسألة: أن الشجر كالأرض، وخدمته والقيام عليه كشقّ الأرض وخدمتها والقيام عليها، ومُغَلُّ الزرع كمغلّ الثمر، فإن كان في الدنيا قياسٌ

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع الفتاوي» (۳۰/ ۲۳۰)، و «زاد المعاد» (٦/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «الرأيين» خطأ.

<sup>(</sup>٣) «مدة» ساقطة من المطبوع.

صحيح فهذا منه.

وأما ما حكاه أبو عبيد عن ابن عباس وابن عمر رَضَالِللهُ عَنْهُمُ من منع القبالة فليس مما نحن فيه، بل هو من القبالة الفاسدة، وهي أن يستأجر الرجل الضّيعة بكلِّ ما فيها من زرع وشجرٍ وعُلُوجٍ وما فيها من إجارة بيوتٍ أو حوانيت وغير ذلك، فيتقبل الجميع ويدفع إلى ربها مالًا معلومًا، فهذه إجارة فاسدة تتضمن أنواعًا من المحذور، كما يفعله كثيرٌ من الناس ويسمونها الكراء(١)، ولهذا قال ابن عمر رَضَاللهُ عَنْهُما: ذلك الربا.

ومعلومٌ أن إجارة الشجر بالدراهم والدنانير لا يدخلها ربًا، والذي منعها لم يمنعها لأجل الربا، وهذا بيِّن في حديث ابن عباس رَحَوَلِيَّهُ عَنَهُا حيث قال له الرجل: أتقبَّلُ منك الأبلَّة، فلم يطلب منه إجارة الشجر، بل يتقبل البلد كلَّه بما فيه، ويدفع إليه مالًا معلومًا، فهذا لا يجيزه أحدٌ، وقد صرِّح بهذا في حديث ابن عباس سعيدُ بن جبير فقال: الرجل يأتي القرية فيتقبلها وفيها النخل والزرع والشجر والعلوج (٢). فهذه هي القبالات المحرمة، لا التي فعلها أمير المؤمنين وأقرَّه عليها جميع الصحابة، ولا تتم مصلحة الناس إلا به (٣)، كما لا تتم مصلحتهم إلا بإجارة الأرض، فإن الرجل يكون له البستان وفيه الأشجار الكثيرة، ولا يمكنه أن يُفرِد كل نوع ببيع إذا بدا صلاحه.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «الكرى». وفي هامشه: «البلوى» بعلامة خ. ويمكن أن تكون الكلمة «التّكرّي».

<sup>(</sup>٢) تقدَّم.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل، وفي المطبوع: «بها».

والمساقاة (١) من الفقهاء من يمنعها كأبي حنيفة، ومنهم من يخصُّها بالنخل والكُرْم، ومن جوَّزها في جميع الشجر (٢). فقد تتعذر عليه المساقاة في بستانه، والرجل الذي له غرضٌ في الثمار قد لا يُحسِن (٣) المساقاة، فتتعطل مصلحة صاحب البستان ومصلحة المستأجر، وفي هذا فسادٌ لا تأتي به الشريعة.

ومصلحة الإجارة أعظم مما يقدر فيها من الفساد بكثيرٍ، والشريعة جاءت بتقديم المصلحة الراجحة على المفسدة المرجوحة.

ولما كانت مصالح الناس لا تتم إلا بذلك وضع المانعون حيلًا للجواز، بأن يُؤجِروه بياضَ الأرض بأضعافِ أضعافِ ما تساوي، ثم يساقونه علىٰ ثمر الشجر بأدنىٰ أدنىٰ ما يكون، فلا الإجارة مقصودةٌ لهما ولا المساقاة، فقد دخلا علىٰ عقدٍ لم يقصده واحدٌ منهما، فالذي قصده هذا وهذا حرامٌ، والذي عقدا عليه لم يقصداه. ولم تكن هذه المسألة من مقصود الكتاب، وإنما وقعت في طريق الخراج الذي هو أخو الجزية وشقيقها.

وقد أشار النبي عَلَيْ إلى الخراج في الحديث الصحيح المتفق عليه (٤)

<sup>(</sup>۱) هي أن يدفع الرجل شجره إلى آخر ليقوم بسقيه وعملِ سائر ما يحتاج إليه، بجزء معلوم له من ثمره.

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغني» (۷/ ۵۳۰).

<sup>(</sup>٣) في هامش الأصل: «يمس» بعلامة خ.

<sup>(</sup>٤) كذا، وإنما أخرجه مسلم (٢٨٩٦) من حديث أبي هريرة، ولم يخرجه البخاري.

من حديث أبي هريرة رَضِيَّاللَّهُ عَنْهُ فقال: «مَنَعتِ العراقُ درهمَها وقَفيزَها (١)، ومنعت الشام دينارها ومُدْيَها (٢)، ومنعت مصر دينارها وإردَبَّها (٣)، وعُدتم كما بدأتم» ثلاث مراتٍ. والمعنى: سيُمْنَع ذلك في آخر الزمان (٤).

# فصل(٥)

فأما قدر الخراج المضروب فمعتبر بما تحتمله الأرض، نص عليه أحمد في رواية أحمد بن داود (٢)، وقد سئل عن حديث عمر رَضَ اللَّهُ عَنْهُ: وضع على جريب الكرم كذا، وعلى جريب الزرع كذا، أهو شيء موظَّف (٧) على الناس لا يُزاد عليهم أو إن رأى الإمام غير هذا زاد ونقص؟ قال: بل هو على رأي الإمام، إن شاء زاد عليهم وإن شاء نقص. وقال: وهو بيّن في حديث عمر

<sup>(</sup>١) القفيز: مكيال معروف لأهل العراق، وهو ثمانية مكاكيك، والمكُّوك صاع ونصف.

<sup>(</sup>٢) المُدْي: مكيال معروف لأهل الشام، يسع خمسة عشر مكُّوكًا.

<sup>(</sup>٣) الإردبُّ: مكيال معروف لأهل مصر، يسع أربعة وعشرين صاعًا.

<sup>(</sup>٤) هذا الحديث من أعلام النبوة، فإن هذه الأقطار الثلاثة لم تكن قد فتحت في عصر النبوة، ففيه إشارة إلىٰ أنها ستُفتح ويجيء حقّ بيت المال من أموالها وغلّاتها، ثم تحدث الفتن وينقطع عنها ذلك. وهذا ما حدث بسبب ضعف الدولة الإسلامية المركزية وتفككها.

<sup>(</sup>٥) اعتمد فيه المؤلف على «الأحكام السلطانية» لأبي يعلى (ص١٦٥ - ١٦٧).

<sup>(</sup>٦) كذا في الأصل. وعند أبي يعلى: «محمد بن داود». وكلاهما من تلاميذ الإمام أحمد كما في «طبقات الحنابلة» (١/ ٢٩٦، ٢٩٦)، إلَّا أن محمدًا أشهر، فقد كان من خواصً أصحابه ورؤسائهم، وكان الإمام يكرمه ويحدّثه بأشياء لا يحدِّث بها غيره.

<sup>(</sup>٧) من: وظُّف عليه الخراجَ ونحوه: قدَّره وألزمه. وعند أبي يعلى: «موصوف» تحريف.

رَضَيَالِلَّهُ عَنْهُ: إِن زدتُ عليهم كذا لا يُجهِدهم، إنما نظر عمر رَضِيَالِلَّهُ عَنْهُ إلى ما تُطيق الأرض.

فقد نصَّ علىٰ أن ذلك موقوفٌ علىٰ اجتهاد الإمام، وليس بموقوفٍ علىٰ تقدير عمر رَضِاًللَّهُ عَنْهُ.

ونقل العباس بن محمد الخلال عن أحمد أنه قال: والإمام يُصيِّره (١) في أيديهم مقاسمة على النصف وأقلَّ إذا رضي بذلك الأكرة (٢)، يُحمِّلُهم بقدر ما يُطيقون.

ونصَّ في موضع آخر أنه ليس للإمام أن يقهره على ما أقرَّه عليه عمر رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ.

وقال في رواية يعقوب بن بختان: لا يجوز للإمام أن ينقص، وله أن يزيد.

وقال في رواية ابن منصور (٣): ووضع عليها عمر رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُ \_ يعني السواد \_ الخراج على كل جريب درهمًا وقفيزًا من الحنطة والشعير، وما سوئ ذلك من القصب (٤) والزيتون والنخل أشياء موظَّفةً يؤدونها.

<sup>(</sup>۱) عند أبي يعلى: «يقره».

<sup>(</sup>٢) الأكرة جمع أكّار، وهو الحرّاث.

<sup>(</sup>٣) هو الكوسج، انظر «مسائله» (١/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل، وفي المصدر المذكور: «القَضْب».

وقال: خراج السواد في (١) حديث عمرو بن ميمون \_ قفيزٌ ودرهمٌ.

قال الخلال في «جامعه» (٢): أبو عبد الله يقول: إن للإمام النظر في ذلك؛ فيزيد عليهم وينقص على قدر ما يُطيقون. وقد ذكر ذلك عنه غير واحد، وما قاله عباس الخلال عن أبي عبد الله فهو قولٌ أوَّل له، انتهى.

وقد اختلفت الرواية عن عمر رَضَالِلَهُ عَنهُ في قدر الخراج، ففي حديث عمرو بن ميمونٍ قال: شهدت عمر بن الخطاب رَضَالِلَهُ عَنهُ وأتاه ابن حُنيفٍ فجعل يكلِّمه، فسمعناه يقول له: آللهِ (٣) لئن وضعتُ علىٰ كل جريبٍ من الأرض درهمًا وقفيزًا لا يُجهِدها (٤).

وفي حديث محمد بن عبيد الله الثقفي قال: وضع عمر على أهل السواد على كل جريب الرطبة خمسة على كل جريب الرطبة خمسة دراهم (٥).

وذكر الشعبي عن عمر أنه بعث عثمان بن حُنيفٍ إلى السواد، فوضع على جريب الرطبة أربعة دراهم، وعلى على جريب الرطبة أربعة دراهم، وعلى

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل. وفي هامشه: «على العلامة خ. وكذا عند أبي يعلى.

<sup>(</sup>٢) لم أجده في المطبوع منه، والمؤلف ينقل عن «الأحكام السلطانية» لأبي يعلى.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «تالله» خلاف ما في الأصل و «الأحكام السلطانية».

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو عبيد في «الأموال» (١٠١، ١٩١) وابن أبي شيبة (٣٣٣٨٨) وأبو القاسم البغوي في «مسند ابن الجعد» (١٤٨) والبيهقي (٩/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٥) تقدَّم.

جريب القصب ستة دراهم، وعلى جريب النخل ثمانية، وعلى جريب الكَرْم عشرةً (١).

هذا ما حكاه أبو عبيد. قال أحمد (٢): أعلى وأصح حديث في أرض السواد حديث عمرو بن ميمونٍ.

وهذا الاختلاف عن عمر رَضَاً لِللهُ عَنهُ يدلُّ على أن الخراج ليس بمقدَّ سرعًا بحيث لا تجوز فيه الزيادة ولا النقصان، بل هو باعتبار الطاقة. ويجب أن يكون وضع الخراج مُراعًى في كل أرضٍ بحسب ما تحتمله، وذلك يختلف من جهة جودة الأرض ورداءتها ومن جهة الزرع والشجر، فإن منه ما تكثر قيمته ومنه ما تَقِلُّ، ومن جهة خفَّة مؤونة السقي وكثرتها، فإن منها ما يشرب بالدَّوالي والنَّواضِح (٣)، ومنها ما يشرب بالأمطار والأنهار، فلا بدَّ لواضع الخراج من اعتبار هذه الأوصاف، ليعلم قدر ما تحتمله الأرض، فيقصد العدل في وضعه، فلا يُجحِف بأربابها ولا بمستحقي الخراج. ويجب عليه أن يدع لأرباب الأرض بقيةً يَجْبُرون بها النوائب والجوائح، كما أمر النبي عَلَيْ في خرص الثمار في الزكاة أن يترك لأهل النخل الثلث أو الربع (٤)،

<sup>(</sup>١) تقدَّم.

<sup>(</sup>٢) كما في «الأحكام السلطانية» (ص١٦٦).

<sup>(</sup>٣) الدوالي جمع دالية، وهي الناعورة أو الساقية يديرها الماء أو الحيوان. والنواضح جمع ناضح، دابة يُستقى عليها.

<sup>(</sup>٤) كما عند أحمد (١٥٧١٣) وأبي داود (١٦٠٥) والترمذي (٦٤٣) والنسائي (٢٤٩١) وابن خزيمة (٢٣١٩) وابن حبان (٣٢٨٠) والحاكم (١/٢٠١) من حديث

وقال: «إن في المالِ السابلةَ والعريَّةَ والواطئة (١)» (٢).

فصل

ووضع الخراج ضربان:

أحدهما: أن يوضع على الأرض.

والثاني: أن يوضع على الزرع.

فإن وُضع على الأرض اعتُبر حولُه بالسنة الهلالية دون الشمسية، وهي التي تُعتبر بها الآجال شرعًا؛ كالزكاة والدية والجزية وغيرها.

عبد الرحمن بن مسعود بن نيار عن سهل بن أبي حثمة مرفوعًا.

وعبد الرحمن هذا لم يوثّقه معتبر، وبه أعل الحديث ابنُ القطان في «بيان الوهم» (٤/ ٢١٥) والألباني في «ضعيف أبي داود - الأصل» (٢/ ١١٥). ثم إنه قد خولف في رفعه، فقد أخرجه مسدد (٩٢٢ - المطالب) والحاكم (١/ ٣٠٤) والبيهقي (٤/ ١٢٤) من طريق بُشير بن يسار عن سهل بن أبي حثمة عن عمر أنه قال له لمَّا بعثه إلىٰ خرص التمر: إذا أتيتَ أرضًا فَا خُرِصُها ودَعْ لهم قدر ما يأكلون. قال الحافظ في «المطالب»: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>۱) في الأصل: «الوطنة» تصحيف. والواطئة: ما تأكل السابلة منه، سمَّوها واطئة لوطئهم الأرض. والعرية: ما يعرئ للصِّلات في الحياة. انظر: «الأحكام السلطانية» للماوردي (ص۱۸۷)، ولأبى يعلىٰ (ص۱۲۰).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو عبيد في «الأموال» (۱۳٤٢) وابن أبي شيبة (۱۰٦٦٥) وأبو داود في «المراسيل» (۱۱۱) عن مكحول عن النبي على مرسلًا بنحوه، وليس فيه «السابلة»، إذ الواطئة بمعناها. وروي نحوه عن عمر موقوفًا، كما عند أبي عبيد (۱۳٤٣) والبيهقي (٤/٤٢) من رواية الأوزاعي عن عمر بلاغًا.

وإن وضع على الزرع؛ فإن جعله مقاسمةً كان معتبرًا بكمال الزرع وتصفيته، وكان ذلك عامه وأجله. وإن وضعه على مكيلته وأخذ على كل مقدار معين درهمًا أو نحوه اعتبر أيضًا بكمال الزرع. ووضعه على رقبة الأرض أحوط؛ لأنه قد يُفرِّط في زرعها فيتعطَّل خراجها، وإذا وضع تأبَّد ما بقيت الأرض على حالها من شربها وقبولها للزرع.

فإن تعطَّلت وبارتْ أو انقطع شربها فهو نوعان:

أحدهما: أن يكون ذلك من جهة أهلها وهم قادرون على إصلاحها، فهذا لا يسقط الخراج لأنه بمنزلة الإجارة، فإذا عطّل المستأجر الانتفاع لم تسقط عنه الأجرة.

الثاني: أن يكون بسبب لا صنع لهم فيه، كانقطاع المياه وإجلاء العدو لهم عن أرضهم، وجور لحِقَهم من العمّال لم تمكنهم الإقامة عليه، وتخرب (١) الأرض بالأمطار والسيول ونحو ذلك، فهذا يُسقِط الخراج عنهم حتى تعود الأرض كما كانت، ويتمكنوا من الانتفاع بها.

وعلى الإمام أن يَعمُر الأرض من بيت المال من سهم المصالح، ولا يجوز إلزامهم بعمارتها من أموالهم، فإن سألهم أن يَعْمُروها من أموالهم ويَعتدَّ لهم بما أنفقوا عليها من خراجها فرضُوا بذلك جاز، ولم يُجبَروا عليه إلا أن يكون سهم المصالح عاجزًا عن ذلك، ولا يضرُّ بهم عمارتُهم بالخراج، وفي ذلك مصلحةٌ لهم ولأصحاب الفيء، فهذا يسوغ له إلزامهم به.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «وعرض». والتصويب من هامشه.

فإن أمكن الانتفاع بتلك الأرض بعد أن بارتْ لصيدٍ أو مرعًىٰ جاز أن يستأنف عليها خراجًا بحسب ما تحتمله، ولا يجوز أن يحمل عليها خراج الأرض العامرة.

فإن قيل: فهل للإمام أن يضع على الأرض المَوَات التي لا تزرع خراجًا يكون على مصايدها ومراعيها؟

قيل: لا يجوز ذلك لأنها مباحةٌ، ومَن أحياها ملَكَها، فكيف يجوز أن يوضع عليها الخراج؟

وسئل أحمد عن الصيد في أَجَمةِ قُطْرَبُّل (١)، وقيل له: إنهم يمنعوننا أن نصيد فيها حتى نعطيهم شيئًا، فقال للسائل: احرِصْ على أن لا تعطيهم شيئًا، فإن شارطْتَهم فلا تَخُنْهم (٢).

# فصل (٣)

فإن زادت منفعة الأرض زيادةً عارضةً لا يُوثق بدوامها، لم يجز أن يزيد في خراجها بذلك، وإن وثق بدوام ذلك راعى المصلحة لأرباب الأرض وأرباب الفيء، واعتمد في الزيادة ما يكون عدلًا بين الفريقين.

<sup>(</sup>۱) في المطبوع: «فطو بناك» بالواو، جعله المحقق نحتًا من (طوبي لك)، فأبعد النجعة. والصواب ما أثبتناه من الأصل. وقطربل: اسم قرية بين بغداد وعُكبرا ينسب إليها الخمر. انظر «معجم البلدان» (٤/ ٣٧١). والأجمة: الشجر الكثيف الملتف.

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأحكام السلطانية» لأبي يعلىٰ (ص١٦٨).

<sup>(</sup>٣) مأخوذ من المصدر السابق (ص١٦٩).

وخراج الأرض - إن أمكن زرعها - واجبٌ وإن لم تُزرع. نصَّ عليه في رواية الأثرم ومحمد بن أبي حرب، وقد سئل عن رجل في يده أرضٌ من الخراج لم يزرعها يكون عليه خراجها؟ قال: نعم، العامر والغامر. وإذا كان خراج ما أخلَّ بزرعها يختلف باختلاف الزرع = أُخِذ منه فيما أخلَّ بزرعه خراجُ أقلً ما يُزرع فيها؛ لأنه لو اقتصر (٣) على زرعه لم يعارض فيه.

ولو كانت أرض الخراج لا يمكن زرعها في كل عام، بل تُراح في عام أو تُررع عامًا دون عامٍ = روعي حالها في ابتداء وضع الخراج عليها، واعتبُر العدل لأهل الأرض وأهل الفيء في خصلةٍ من ثلاثٍ:

إما أن يجعل خراجها على الشطر من خراج ما يُزرع في كل عام.

وإما أن يمسح كل جريبين منها بجريب، ليكون أحدهما للمزروع والآخر للمتروك.

وإما أن يضعه بكماله على مساحة المتروك والمزروع، ويستوفي على أربابه الشطر من مساحة أرضهم.

وإذا كان خراج الزرع والثمار مختلفًا باختلاف الأنواع، فزُرع أو غُرِس

<sup>(</sup>١) هذا الفصل أيضًا مأخوذ من المصدر السابق (ص١٦٩).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «أجله» تحريف. والتصويب من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «افترص» تحريف.

ما لم ينصّ عليه، اعتبر خراجه بأقرب(١) المنصوصات شبهًا به.

# فصل(٢)

ولا يجوز أن ينقل أرض الخراج إلى العشر ويعطِّل خراجها، ولا أرضَ العشر إلى الخراج ويعطِّل عشرها، بل إذا كانت خراجيةً وزرعت ما يجب فيه العشر اجتمعا فيها كما تقدم.

وإذا سُقي بماء الخراج أرضُ عشرٍ كان المأخوذ منها عُشرا، وإذا سُقي بماء العشر أرضُ خراجٍ كان المأخوذ منها خراجًا اعتبارًا بالأرض دون الماء.

وقال أبو حنيفة: يعتبر حكم الماء فيؤخذ بماء الخراج [الخراج] وبماء العشرِ العشرُ. وكأنه نظر إلى أن الماء مادة الزرع، والأرض وعاءٌ له، فهو مستودعٌ فيها، كما لو وطئ رجل أمة غيره بريبةٍ فأولدها، فالولد للواطئ دون مالك الأمة. واعتبار الأرض أولى؛ لأن الخراج مأخوذٌ عن الأرض لا عن الماء، والزرع إنما يكون في الأرض، نحو من أخذ التراب والهواء المختص بها والبذر، فهذه ثلاثة أجزاءٍ تختص الأرض، والماء جزءٌ من أربعةٍ.

وأما مسألة الوطء فهي حجةٌ عليه، فإنه لو وطئها عالمًا بأنها أمة الغير كان الولد لمالك الأم، وإنما ألحق في هذه الصورة بالواطئ للسرية، فإن الولد يتبع اعتقاد الواطئ شرطًا. ولو نَزا فحلٌ علىٰ رَمَكةٍ (٣) فأولدها كان

<sup>(</sup>١) في الأصل: «أقرب». والمثبت من مصدر المؤلف.

<sup>(</sup>٢) اعتمد فيه المؤلف علىٰ «الأحكام السلطانية» لأبي يعلىٰ (ص١٧٠).

<sup>(</sup>٣) الرمكة: الفرس البِرذَونة تُتّخذ للنسل.

الولد لصاحب الرمكة دون صاحب الفحل بالاتفاق. وأيضًا فالماء ليس عليه خراجٌ ولا عُشر، فلا يعتبر.

قال القاضي (١): وعلى هذا الخلاف منع أبو حنيفة صاحبَ الخراج أن يسقي بماء العشر، ومنع صاحبَ العشر أن يسقي بماء الخراج، ولم يمنع أحمد واحدًا (٢) منهما أن يسقي بأي الماءين شاء.

وقد قال أحمد في رواية صالح: الخراج مثل الجزية على الرقبة.

وقال في رواية ابن منصور(m): وإنما [هو] جزية رقبة الأرض.

فدل على أنه على رقبةٍ، فالاعتبار بها دون الماء الذي لم يوضع عليه خراجٌ.

# فصل(٤)

وإذا بنى في أرض<sup>(٥)</sup> الخراج دورًا وحوانيت كان خراجها مستحقًا عليه. هذا ظاهر كلام أحمد، وأنَّ<sup>(٦)</sup> الخراج لا يتوقف على الزرع والغرس، فإنه قال في رواية يعقوب بن بختان، وقد سأله: ترى أن يخرج الرجل عما في يده من دارٍ أو ضَيعةٍ على ما وظف عمر رَضَيَليَّهُ عَنْهُ على كل جريبِ فيتصدَّق به؟

<sup>(</sup>١) في «الأحكام السلطانية» (ص١٧٠).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «واحد».

<sup>(</sup>۳) «مسائله» (۱/۲۶۲).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الأحكام السلطانية» لأبي يعلىٰ (ص١٧٠).

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «الأرض». والمثبت من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٦) في المطبوع: «لأن». والمثبت من الأصل موافق لما في المصدر السابق.

فقال: ما أجودَ هذا! فقال له يعقوب: بلغني عنك أنك تعطي عن دارك الخراج فتتصدق به، قال: نعم.

قلت: إنما كان أحمد يفعل ذلك؛ لأن بغداد من أرض السواد التي وضع عليها عمر الخراج، فلما بُنيت مساكن راعى أحمد حالها الأولى التي كانت عليها من عهد عمر رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ إلى أن صارت دورًا.

قال القاضي (١): وقد قيل: إن ما لا يُستغنى عن بنائه في مقامه في أرض الخراج لزارعها وفلاحها عفو لا خراج عليه؛ لأنه لا يستقلُ (٢) فيها إلا بمسكنٍ يسكنه، وما بناه للكراء والتوسعة التي لا يحتاج إليها فعليه خراجه.

قلت: وهذا هو الذي استمر عليه عمل الناس قديمًا وحديثا، وهو غير ما كان يفعله أحمد، علىٰ أن أحمد كان يفعل ذلك احتياطًا، ولم يأمر به أهل بغداد عامةً، بل عُدَّ من جملة ورعه أنه كان يُخرِج الخراج عن داره فيتصدق به، وغيره لم يكن يفعل ذلك ولا كان أحمد يُلزِم به الناس، وقد صرَّح أصحاب أحمد والشافعي وغيرهم أنه لا خراج علىٰ المساكن.

# فصل(٣)

وإذا آجَرَ (٤) أرض الخراج أو أعارها فخراجها على المُؤجِر والمعير.

<sup>(</sup>١) في «الأحكام السلطانية» (ص ١٧٠).

<sup>(</sup>٢) عند أبي يعلى: «لا يستقر».

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأحكام السلطانية» (ص١٧١).

<sup>(</sup>٤) ضبطه في المطبوع: «أجّر». وهو من الأخطاء الشائعة.

وقد قال أحمد في رواية أبي الصقر في أرض السواد يتقبلها الرجل: يؤدِّي وظيفة عمر، ويؤدِّي العشر بعد وظيفة عمر.

وظاهر هذا أن الخراج على المستأجر، فإنه هو الذي يؤدي العشر. وكذلك قال في رواية محمد بن أبي حرب(١).

وقد صرَّح به أبو حفص (٢) فقال: باب الدليل على أن من استأجر أرضًا فزرعَها كان الخراج والعشر جميعًا عليه دون صاحب الأرض، ثم ساق في هذا الباب رواية أبي الصقر المتقدمة.

وقد يُحتجُّ لهذا القول بأن الخراج من تمام تربة الأرض، فهو بمنزلة السقي والحرث وتهيئتها للزراعة بما يصلح لها.

والصواب القول [الأول]<sup>(٣)</sup>، فإن منفعة الأرض إنما هي للمُؤجِر، وما يأخذه من الأجرة عوضٌ عن تلك المنفعة، فلا يكون النفع له والخراج على غيره، فانتفاعه بالأرض تارةً يكون بنفسه وتارةً يكون بنائبه (٤)، والمستأجر

<sup>(</sup>١) كما في «الأحكام السلطانية» (ص١٧١).

<sup>(</sup>۲) هو العكبري المتوفئ سنة ۳۸۷، له «المقنع» و «شرح مختصر الخرقي». انظر: «طبقات الحنابلة» (۲/ ۱۲۳). وفي مصدر المؤلف «الأحكام السلطانية» (ص۱۷۱): «صرّح به أبو حفص في الجزء الثاني من الإجارة». وانظر: «الاستخراج» لابن رجب (ص۲۰۷).

<sup>(</sup>٣) زيادة ليستقيم المعنى.

<sup>(</sup>٤) في المطبوع: «بنيابته» خلاف الأصل.

نائبٌ عنه، وكذلك المستعير إنما دخل على أن ينتفع بالأرض مجَّانًا. والمذهب عند القاضي رواية واحدةٌ، وعند أبي حفصِ علىٰ روايتين.

وقد حكى أبو عبد الله (۱) بن حمدان في «رعايته» بعد أقوال فقال: وخراج العنوة على ربّها، مسلمًا كان أو كافرًا، وعنه: بل على مستأجرها ومستعيرها، وقيل: بل على المستأجر دون المستعير، وقيل عكسه.

قال القاضي (٢): وعندي أن كلام أحمد لا يقتضي ما قال أبو حفصٍ ؛ لأنه إنما نصّ على رجل تقبَّل أرضًا من السلطان فدفعها إليه بالخراج، وجعل ذلك أجرتها، لأنها لم تكن في يد السلطان بأجرةٍ، بل كانت لجماعة المسلمين. والمسألة التي ذكرناها إذا كانت في يد رجل من المسلمين بالخراج المضروب فآجرها، فإن الثاني لا يجب عليه الخراج، بل يجب على الأول، لأنها في يده بأجرةٍ هي الخراج، وهي في يد الثاني بأجرةٍ عن الخراج.

# فصل(٣)

وإذا اختلف العامل وربُّ الأرض في حكمها، فادعىٰ العامل أنها أرض خراجٍ وادعىٰ ربها أنها أرض عشر، وقولهما ممكنٌ، فالقول قول المالك دون العامل، فإن اتُّهم (٤) استحلف.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «أبو عبيد الله» خطأ. انظر: «ذيل طبقات الحنابلة» (٢/ ٣٣١) وغيره.

<sup>(</sup>٢) في «الأحكام السلطانية» (ص١٧١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الأحكام السلطانية» لأبي يعلى (ص١٧١).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «اتمها» تحريف.

ويجوز أن يُعتمد في مثل هذا على الشواهد الديوانية السلطانية، إذا عُلِم صحتها ووُثِق بكتابتها، ولم يتطرق إليها تهمةٌ.

### فصل

وإذا ادعىٰ ربُّ الأرض دفْعَ الخراج لم يُقبل قوله، ولو ادعىٰ دفع الزكاة ويعرفها (١) بنفسه قُبِل قوله.

والفرق بينهما أن الزكاة عبادةٌ، فهي كالصوم والصلاة والاغتسال من الجنابة، وقول المسلم في ذلك مقبولٌ من غير يمينٍ. وأما الخراج فهو حقٌ عليه بمنزلة الديون، فلا يُقبل قوله إلا ببينةٍ، فهو كالجزية.

## فصل

ومن أعسر بالخراج أُنظِر به إلىٰ يساره ولم يسقط، وإن أعسر بالجزية سقطت عنه ولم تستقر في ذمته.

والفرق بينهما أن الجزية لا تجب مع الإعسار، فهي كالزكاة والنفقة الواجبة. وأما الخراج فهو أجرة الأرض، فيجب مع اليسار والإعسار كأجرة الدور والحوانيت، ولهذا لما ضربه عمر رَضَيَّليَّهُ عَنْهُ على الأرض لم يُراعِ فيه فقيرًا من غنى.

#### فصل

وإذا مَطَل بالخراج مع يساره حُبِس حتى يؤدِّيه، فإن أصرَّ على الحبس (٢)

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، ولعله «ويصرفها».

<sup>(</sup>٢) أي: مع الحبس.

ضُرِب. قال أصحابنا: وهكذا كل من عليه حقٌّ إذا امتنع من أدائه ضُرِب حتىٰ يؤدّيه.

فإن وُجِد له مالٌ غير الأرض الخراجية بيع في أداء ما عليه ما لا يضرُّ به، فلا تُباع ثيابه ولا بقره ولا مسكنه ولا آلات الحرث، فإن لم يوجد له غير الأرض (١) الخراجية وكان في بيع بعضها ما يؤدِّي عنه خراجَه ولا يضرُّ به بيع منها بقدر ذلك، أو آجرَه وقبض أجرته عوضًا عن الخراج، وإن أضرَّ به بيعها لم يبعُ وأُنظِر إلىٰ الميسرة.

# فصل<sup>(۲)</sup>

وإذا عجز رب الأرض عن عمارتها قيل له: إما أن تُؤجِرها وإما أن ترفع يدك عنها لتدفع إلى من يقوم بعمارتها، ولم تُترك على خرابها وإن دفع خراجها (٣). أوما إليه أحمد، فقال في رواية حنبل: من أسلم على شيء فهو له، ويؤخذ منه خراج الأرض، فإن ترك أرضه فلم يَعمُرها فذلك إلى الإمام، يدفعها إلى من يَعمُرها لا تخرب.

فقد منع من ترك عمارة أرض الخراج على وجه الخراب، فإنها تصير بالخراب في حكم المَوات، فيتضرَّر أهل الفيء وغيرهم بتعطيلها وإن أُدِّي عنها الخراج.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «أرض».

<sup>(</sup>٢) انظر: «الأحكام السلطانية» لأبي يعلى (ص١٧٢). وفيه الروايات عن الإمام أحمد.

<sup>(</sup>٣) بعدها في المصدر السابق: «لئلا تصير بالخراب مَواتًا».

وهذا بخلاف ما لو أحيا أرضًا ميتةً ثم تركها لم يُطالَب بعمارتها، نصَّ عليه أحمد، فقال في رواية حربٍ في رجل أحيا أرضَ المَوات، فيحفر فيها بئرًا أو يسوق إليها ماءً أو يحيط عليها حائطًا ثم يتركها، قال: هي له. قيل له: فهل في ذلك وقتٌ إذا تركها؟ قال: لا.

وكذلك قال في رواية أبي الصقر: إذا أحيا أرضًا ميتةً وزرعها ثم تركها حتى عادت خرابًا فهي له، وليس لأحدٍ أن يأخذها منه.

والفرق بين المسألتين أنه بإحيائها قد ملكها، فهو مخيَّرٌ بين الانتفاع بملكه وبين تركه، وغايتها أن تعود مَواتًا كما كانت. وأما أرض الخراج فهي مِلْكٌ لأصحاب الفيء، فليس له تعريضها للخراب وتعطيلها عليهم.

### فصل

واختلفت الرواية عن أحمد فيما لا يناله الماء من الأرض هل يوضع عليه خراجٌ أم لا، وعنه في ذلك روايتان.

ووجه الوضع أن ما لا يناله الماء تبعٌ لما يناله (١)، فينتفع به في مصالح ما يناله الماء.

ووجه المنع أنه لا ينتفع به ولا يمكن زرعه، فهو كالفقير العاجز عن الجزية.

واختلفت الرواية عنه في المَوات الذي لا يمكن زرعه هل يوضع عليه

<sup>(</sup>١) «تبع لما يناله» ساقطة من المطبوع.

الخراج؟ علىٰ روايتين، نصَّ في إحداهما علىٰ أنه إن أمكن أن يُحييه من هو في يده أو غيره أُخِذ منه، وإلّا فلا.

### فصل

ومن كانت بيده أرضٌ خراجيةٌ فهو أحقٌ بها بالخراج كالمستأجرة، ويَرِثها وارثه على الوجه الذي كانت عليه بيد الموروث، وليس للإمام نزعُها من يده (١) ودفعُها إلى غيره، فإن نزل هو عنها وآثر بها (٢) غيره صار الثاني أحقّ بها.

### فصل

ومن ظُلِم في خراجه فهل له أن يحتسب بالقدر الذي ظُلِم فيه من العُشر؟ فيه روايتان عن أحمد (٣):

إحداهما: ليس له ذلك، كما لو سُرِق متاعه لم يحتسب به من الزكاة، وهذا أمر العشر والخراج، يجبان بسببين مختلفين لمستحقين مختلفين، فهذا للمساكين وهذا لأهل الفيء.

والثانية: له أن يحتسب به، لأنهما يجبان في الأرض بسبب المُغَلِّ، فإذا

<sup>(</sup>١) في الأصل: «بيده». والمثبت يقتضيه السياق.

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «أو اشتراها» خلاف الأصل.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الهداية» للكلوذاني (ص٢٢٠).

تعدَّىٰ عليه العامل وجب فيه التقدير (١) في أحدهما من ربح الآخر. فصل

وللإمام ترك الخراج وإسقاطُه عن بعض من هو عليه وتخفيفُه عنه، بحسب النظر والمصلحة للمسلمين، وليس له ذلك في الجزية. والفرق بينهما أن الجزية المقصود بها إذلال الكافر<sup>(٢)</sup> وصَغاره، وهي عوضٌ عن حَقْن دمه، ولم يمكِّنه الله من الإقامة بين أظهر المسلمين إلا بالجزية إعزازًا للإسلام وإذلالًا للكفر. وأما الخراج فهو أجرة الأرض وحقُّ من حقوقها، وإنما وُضِع بالاجتهاد، فإسقاطه كله بمنزلة إسقاط الإمام أجرة الدار والحانوت عن المكتري.

### فصل

ولا خراجَ علىٰ مَزارع مكة وإن فُتحت عنوةً.

وقيل: يُضرب عليها الخراج كسائر أرض العنوة. وهذا القول من أقبح الغلط في الإسلام، وهو مردودٌ على قائله. ومكة أجلُّ وأعظم من أن يُضرب على أرضها الجزية، وهي حرم الله وأمنُه ودار نُسكِ الإسلام، وقد أعاذها مما هو دون الخراج بكثير. وهذا القول استدراكٌ على رسول الله على أبي بكر وعمر وعثمان والأئمة بعدهم إلى زمن هذا القائل، وكيف يسوغ ضرب

<sup>(</sup>١) في الأصل: «وصيغة التعدير». ولا معنىٰ له.

<sup>(</sup>۲) في الأصل: «الكفار» خلاف ما يقتضيه السياق.

الخراج الذي هو أخو الجزية وشقيقها ورضيع لبنها على خير بقاع الله وأحبّها إلى الله، ودارِ النّسك، ومتعبّدِ الأنبياء، وقريةِ رسول الله التي أخرجته، وحرَم رب العالمين وأمْنِه ومحلّ بيته، وقبلةِ أهل الأرض.

قال أبو عبيد (١): صحت الأخبار عن رسول الله عليه أنه افتتح مكة وأنه من على أهلها، فردّها عليهم، فلم يقسِمُها ولم يجعلها فيئًا. فرأى بعض الناس أن هذا الفعل جائزٌ للأئمة بعده. ولا نرى مكة يشبهها (٢) شيء من البلاد من جهتين:

إحداهما: أن رسول الله ﷺ كان قد خصّه الله من الأنفال والغنائم بما لم يجعله لغيره، وذلك لقوله تعالى: ﴿يَسْتَلُونَكَ عَنِ أَلْأَنفَالِ ۖ قُـلِ أَلْأَنفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [الأنفال: ١]، فنرى هذا كان خاصًا له.

والجهة الأخرى: أنه قد سنَّ لمكة سُننًا لم يَسُنَّها (٣) لشيء من سائر البلاد.

حدثنا عبد الرحمن بن مهدي عن إسرائيل عن إبراهيم بن مهاجرٍ عن يوسف بن ماهك عن أمِّه (٤) عن عائشة رَخِوَاللَّهُ عَالَت قالت يا رسول الله، ألا

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۱/ ۱۲۹).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «بستها» تحريف. والتصويب من «الأموال».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «من لمكة سببًا لم يسببها» تحريف. والتصويب من المصدر المذكور.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «عن أبيه». والتصويب من «الأموال» وبقية المصادر.

تبني لك بيتًا أو بناءً يُظِلُّك من الشمس؟ \_ تعني بمنًى (١) \_ فقال: «إنما هي مُناخٌ لمن سَبق» (٢).

وحدثنا أبو معاوية عن الأعمش عن مجاهد قال: قال رسول الله عَيْلِيَّ: «إن مكَّة حرامٌ حرَّمها الله، لا يَحلُّ بيعُ رِباعها (٣) ولا أجورُ بيوتها (٤).

وحدثنا شريك (٥)، عن إبراهيم بن مهاجرٍ، عن مجاهدٍ قال: قال رسول الله عَلَيْةِ: «إن مكة حرامٌ» \_أُراه رفعه \_ قال: «مكة مُناخٌ؛ لا يُباع رِباعُها، ولا تُؤخذ إجارتُها، ولا تَحِلُّ ضالَّتها إلا لِمُنشِدٍ»(٦).

<sup>(</sup>١) في «الأموال»: «بمكة». والمثبت من الأصل يوافق المصادر الأخرى.

<sup>(</sup>۲) «الأموال» (۱۲۹)، وأخرجه أيضًا أبو داود (۲۰۱۹) والترمذي وحسّنه (۱۸۹) وابن راهويه (۱۲۸۹) والدارمي (۱۹۸۰) وابن خزيمة (۲۸۹۱) والحاكم (۱/۲۶۱) كلهم من طريق إسرائيل به. وأعله ابن خزيمة في تبويبه عليه، وابن القطّان في «بيان الوهم» (۳/ ۶۹۸) والألباني في «ضعيف سنن أبي داود - الأم» (۲/ ۱۹۰) بجهالة مسيكة (أم يوسف بن ماهك). والأظهر أنه حسن كما قال الترمذي، فإن مُسيكة تابعية كانت تخدم عائشة رَضَيَلتُهُ عَنها، وقد أثنى عليها ابنُها خيرًا كما في رواية ابن راهويه في «مسنده».

<sup>(</sup>٣) الرباع جمع رَبْع: المنزل ودار الإقامة والمحلّة.

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١٧٠)، وأخرجه ابن أبي شيبة (١٤٨٩٨) أيضًا عن أبي معاوية به. والحديث مرسل.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «إسرائيل». والتصويب من «الأموال» وبقية المصادر.

<sup>(</sup>٦) «الأموال» (١٧١)، وأخرجه ابن أبي شيبة (١٤٨٩، ١٤٩١٠) والطحاوي في «معاني الآثار» (٤/ ٤٩)، كلاهما عن شريكِ به. والحديث عندهما موقوف بلا شكِّ في ذلك.

وحُدِّثتُ عن محمد بن سَلَمة الحرَّاني، عن أبي عبد الرحيم (١)، عن زيد بن أبي أُنيسة، [عن أبي الزبير]، عن عبيد بن عميرِ بنحوه، وزاد فيه (٢): «لا تحلُّ غنائمها» (٣).

حدثنا وكيعٌ عن عبيد الله بن أبي زيادٍ، عن أبي نَجيحٍ (٤)، عن عبد الله بن عمرٍ و قال: من أكلَ أجورَ بيوت مكة فإنما يأكل في بطنه نار جهنم (٥).

حدثنا أبو إسماعيل المؤدِّب، عن عبد الله بن مسلم بن هرمز، عن عطاءٍ أنه كره الكراء (٦) بمكة (٧).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «أبي عبد الرحمن». والتصويب من «الأموال». والزيادة الآتية أيضًا منه.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «وروا». والتصويب من «الأموال». وفي المطبوع: «وروايته».

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١٧٢)، وأخرجه عبد الرزاق (٩١٩٠) عن ابن جريج عن أبي الزبير عن عبيد بن عمير بأطول منه، ولفظه: «لا تحلُّ لُقَطتُها» بدل «غنائمها». وهو مرسل جيِّد، وعبيد بن عمير من كبار التابعين.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «ابن أبي نجيح». والتصويب من «الأموال» ومصادر التخريج. وأبو نجيح اسمه يسار الثقفي، له روايات عن بعض الصحابة.

<sup>(</sup>٥) «الأموال» (١٧٣)، وأخرجه ابن ابي شيبة (١٤٩٠٣) والفاكهي في «أخبار مكة» (٢/ ١٦٣) وابن زنجويه (٢٤٥) وابن المنذر في «الأوسط» (٦/ ٢٨٩) والدارقطني (١٦٣، ٢٠١٧) والبيهقي (٦/ ٣٥) من طرق عن عبيد الله بن أبي زياد به موقوفًا. وقد رواه بعضهم عنه فرفعه، وهو خطأ. انظر: «سنن الدارقطني» (٢٠١٥).

<sup>(</sup>٦) أي أجرة البيوت.

 <sup>(</sup>۷) «الأموال» (۱۷٤)، وأخرجه عبد الوزاق (۹۲۱۰) وابن أبي شيبة (۱٤٩٠٠)
 والطحاوي في «معاني الآثار» (٤/٤٤) من طرق عن عطاء.

حدثنا إسماعيل بن عيّاشٍ عن ابن جريجٍ (١) قال: قرأت كتاب عمر بن عبد العزيز إلى الناس: ينهى عن كراء بيوت مكة (٢).

حدثنا إسحاق الأزرق عن عبد الملك بن أبي سليمان قال: كتب عمر بن عبد العزيز إلى أمير مكة: أن لا يدَعَ أهلَ مكة يأخذون على بيوت مكة أجرًا، فإنه لا يحلُّ لهم (٣).

حدثنا يحيى بن سعيد عن عبيد الله بن عمر عن نافع [عن ابن عمر](٤) عن عمر أنه نهى أن تُغْلَق دور مكة دون الحاج، وأنهم يضطربون (٥) فيما وجدوا منها فارغًا (٦).

حدثنا  $[1, 0]^{(V)}$  إسماعيل، عن عبد الله بن مسلم بن هرمز، عن سعيد بن

<sup>(</sup>١) في الأصل: «ابن نجيح» تحريف. والتصويب من «الأموال» ومصادر التخريج.

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١٧٥)، وأخرجه عبد الرزاق (٩٢١٢) وابن أبي شيبة (١٤٩٠٢) وابن سعد (٧/ ٣٥٦) وابن سعد (٧/ ٣٥٦) والأزرقي (٢/ ٣٦٣، ١٦٤) من طرق عن عمر بن عبد العزيز.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١٧٦)، وأخرجه البلاذري في «فتوح البلدان» (١/ ٤٩) عن عمرو الناقد، عن إسحاق الأزرق به.

<sup>(</sup>٤) الزيادة من «الأموال».

<sup>(</sup>٥) أي يضربون خيامهم. وفي الأصل: «طربون»، والتصويب من «الأموال».

<sup>(</sup>٦) «الأموال» (١٧٧)، وإسناده صحيح على رسم الشيخين. وأخرجه أيضًا ابن زنجويه (٢٤٧) عن محمد بن عُبيد عن عبيد الله بن عمر به.

<sup>(</sup>٧) الزيادة من «الأموال». وفيه: «يعني المؤدب».

جبير عن ابن عباس رَخِوُلِيَّةُ عَنْهُمَا قال: الحرم كله مسجدٌ (١).

حدثنا إسماعيل بن جعفرٍ عن إسرائيل عن ثُويرٍ عن مجاهدٍ عن ابن عمر: الحرم كله مسجدٌ (٢).

قلت: ويدلُّ عليه قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُ فَلَا يَقْرَبُواْ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحُرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَلذَاً ﴾ [التوبة: ٢٨]، وهذا لمكة كلها.

قال أبو عبيد (٣): فإذا كانت مكة هذه سننها أنها مُناخُ من سبق إليها، وأنها لا تُباع رِباعها ولا يطيب كراء بيوتها، وأنها مسجدٌ لجماعة المسلمين، فكيف تكون هذه غنيمة فتُقسَم بين قوم يحوزونها دون الناس؟ أو تكون فيئًا فتصير أرض خراج؟ [وهي أرضٌ من أرض العرب الأميين الذين كان الحكم عليهم

<sup>(</sup>۱) "الأموال" (۱۷۹)، وأخرجه ابن أبي حاتم في "تفسيره" (٦/ ١٧٧٦) من طريق آخر عن عبد الله بن مسلم بن هرمز، عن سعيد بن جبير مقطوعًا من قوله. ولأثر ابن عباس طريق آخر صحيح عند ابن زنجويه (٢٥٢) من رواية ابن جريج عن عطاء عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١٧٨)، وإسناده ضعيف، فيه ثُوير بن أبي فاختة، متروك. وهو محفوظ من قول مجاهد مقطوعًا عليه، كما عند عبد الرزاق (٨٠٠٥) وابن زنجويه (٢٥١، ٢٥٣) من طرق عنه.

تنبيه: ورد هذا الأثر في مطبوعة «الأموال» قبل أثر ابن عباس السابق. ولكن في «الأوسط» لابن المنذر (٦/ ٣٩١) من طريق أبي عُبيد بنفس ترتيب المؤلف هنا.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١/ ١٣٤).

الإسلام أو القتل، فإذا أسلموا كانت أرضهم أرضَ العشر [(١) ولا تكون خراجًا أبدًا. ثم جاء الخبر عن النبي عَيَا الله مفسَّرًا حين قال: «لا تحلُّ غنائمها».

قال: وليس تُشبِه مكة شيئًا من البلاد لِما خُصَّتْ به، فلا حجة لمن زعم أن الحكم على غيرها كالحكم عليها، وليست تخلو بلاد العَنْوة \_ سوى مكة \_ من أن تكون غنيمة كما فعل رسول الله ﷺ [بخيبر](٢)، أو تكون فيئًا كما فعل عمر رَضَيَاللَّهُ عَنْهُ بأرض السواد وغيرِه من أرض الشام ومصر، انتهى.

فغلِطَ في مكة طائفتان: طائفةٌ ألحقت غيرها بها، فجوَّزت أن لا تُقسَم ولا يُضرب عليها خراجٌ ولا تكون فيئًا، وطائفةٌ شبَّهت مكة بغيرها فجوَّزت قسمتَها، وضرْبَ الخراج عليها، وهي أقبح الطائفتين وأسوؤهم مقالةً، وبالله التوفيق.

### فصل

في كراهة الدخول في أرض الخراج، وما نُقل عن السلف في ذلك

قال أبو عبيد (٣): حدثنا إسماعيل ويحيى بن سعيد، عن سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، عن سفيان (٤) العُقيلي، عن أبي عياض، عن عمر رَضَيُللَّهُ عَنْهُ

<sup>(</sup>١) الزيادة من «الأموال». وليست في الأصل.

<sup>(</sup>٢) الزيادة من «الأموال».

<sup>(</sup>٣) في «الأموال» (٢٠٩)، ومن طريقه ابن المنذر في «الأوسط» (٦/ ٣٧).

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل و «الأوسط» والطبعة المحققة من «الأموال» بالاعتماد على الأصول، وهو الصواب. وفي كتاب «الخراج» ليحيى بن آدم (١٦٣) والطبعة القديمة من

قال: لا تشتروا رقيقَ أهل الذمة فإنهم أهلُ خراجٍ، وأرضهم فلا تتبايعوها، ولا يُقِرَّنَّ أحدكم بالصَّغار بعد إذ نجَّاه الله منه.

وقد ذكر الأنصاري عن أبي عُقَيل عن الحسن قال: قال عمر رَضَالِلَهُ عَنْهُ: لا تشتروا رقيقَ أهل الذمة ولا أرضَهم. قال: قلت للحسن: ولم؟ قال: لأنهم في مُ للمسلمين (١).

وقد ذكر الإمام أحمد هذا الأثر عن يزيد ثنا سعيد عن قتادة (٢).

وقال حنبلُ (٣): سمعت أبا عبد الله قال: وأراد عمر أن يوفر الجزية؛ لأن (٤) المسلم إذا اشتراه سقط عنه أداء ما يؤخذ منه، والذمي يؤدِّي عنه وعن مملوكه خراج جَماجِمهم (٥)، إذا كانوا عَبيدًا أخذ منهم جميعًا الجزية.

<sup>«</sup>الأموال»: «شقيق» وهو خطأ.

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۲۱۰)، وأخرجه الخلال في «الجامع» (۲۷٦) من طريق آخر عن بشير بن عقبة به. وأخرجه يحيئ بن آدم (۱۵۹، ۱٦٠، ۱٦١) وعبد الرزاق (۹۹۲۰) وابن أبي شيبة (۲۱۱۸) من طرق عن هشام بن حسَّان عن الحسن. ورواية الحسن عن عمر مرسلة، إلا أنه يشهد له الأثر السابق من رواية أبي عياض عن عمر. وتابع الحسن أيضًا ابنُ سيرين عن عمر، كما عند يحي بن آدم (۱۵۱)، وروايته مرسلة أيضًا. كما أنه تابعه «رجل من غِفار» عند عبد الرزاق (۹۹۲۱).

<sup>(</sup>٢) كما في «الجامع» للخلال (١/ ١٧٦). وتقدم الكلام عليه.

<sup>(</sup>٣) كما في المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «ان». والتصويب من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: "كما حمهم" تحريف.

وقال إسحاق بن منصور (١): قلت لأبي عبد الله: قول عمر: «لا تشتروا رقيقَ أهل الذمة»؟ قال: لأنهم أهل خراجٍ يؤدِّي بعضهم عن بعضٍ، فإذا صار إلى المسلم انقطع عنه ذلك.

وفي المسألة عن أحمد روايتان منصوصتان:

إحداهما: لا جزية عليه.

والثانية: عليه الجزية، وهو ظاهر كلام الخرقي (٢): فيؤدِّيها عنه سيده. وهي ظاهر المنقول عن عمر وعلي رَضِيَّلَتُهُءَ نَهُا.

قال أحمد (٣): ثنا يحيى، ثنا عبد الوهاب، عن سعيد، عن قتادة أن عليًا وَخَالِلَهُ عَنْهُ كَانَ يكره ذلك، يعني: شراء رقيقهم، ويقول: من أجل أنَّ عليهم خراجًا للمسلمين.

وظاهر الأحاديث وجوبها على الرقيق، فإنه لم يجئ في حديث واحدٍ منها اختصاص ذلك بالأحرار؛ وإن الجزية ذلَّ وصَغارٌ وهو أهل لذلك؛ ولأنه قوي مكتسبٌ فلم يُقرَّ في بلاد المسلمين بغير جزيةٍ. وهذا القول هو

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١/ ١٧٧)، وهو في «مسائله» (٢/ ٥٤٩).

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغني» (۱۳/۲۲۰).

<sup>(</sup>٣) المتبادر منه أنه الإمام أحمد، ولكن المقصود هاهنا أبو بكر الخلال، واسمه أحمد بن محمد، والنص في كتابه «الجامع» (١/ ١٧٨). ويحيى هو ابنُ أبي طالب جعفر بن الزّبْرِقان البغدادي (ت ٢٧٥) من شيوخ الخلال. وفي الإسناد انقطاع بيّنٌ بين قتادة وعليّ، ووهم من صححه على شرط مسلم!

الذي نختاره.

وقال مهناً بن يحيى الشامي (١): أخبرنا إسماعيل ابن عُلَية، عن ابن أبي عروبة، عن قتادة، عن سفيان العُقيلي، عن أبي عياضٍ قال: قال عمر رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ: لا تبتاعوا رقيقَ أهل الذمة، فإنما هم أهل خراج يبيع بعضهم بعضًا، وأرضهم فلا تتبايعوها، ولا يُقِرَّنَ أحدكم بالصَّغار في عنقه بعد إذ أنقذه الله منه.

قال مهنا: فسألته \_ يعني أحمد \_ عن سُفيان العقيلي، فقال: روى عنه قتادة وأيوب السختياني، قلت: أي شيء روى أيوب عن سفيان؟ فقال: هذا الحديث مرسلٌ، لم يذكر فيه أبا عياضٍ. وسألته: لِمَ قال عمر: لا تتبايعوا(٢) رقيقَ أهل الذمة، قال: لأنهم يؤدُّون الخراج.

وقال الميموني (٣): تذاكرنا قولَ عمر هذا، فقال أبو عبد الله: أظنه كرهه من أنهم كانوا جميعًا في الأصل حيث أُخِذوا مماليك، وإنما ملكوا هؤلاء بالقهر والغلبة منهم لهم، فكره شراءهم، واحتجَّ لقوله أنه نهاهم عن شراء ما في أيدينا، لأنهم إذا كان لهم أن يشتروا منا فلنا أن نشتري ما في أيديهم.

قال: هذا معنى كلام أبي عبد الله.

<sup>(</sup>١) كما في «الجامع» للخلال (١/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٢) في «الجامع»: «لا تبتاعوا».

<sup>(</sup>٣) كما في «الجامع» (١٧٦/١).

وما أرئ الميموني فهِمَ ما قال أحمد، وإلا فلا أدري ما معنى هذا الكلام؟ وعمر رَضَالِلَهُ عَنْهُ إنما قال: لأنهم أهل خراجٍ يبيع بعضهم بعضًا. وفي لفظ: يؤدي بعضهم عن بعض.

قال أحمد: فإذا صار إلى المسلم انقطع عنه. هكذا لفظه في رواية إسحاق بن منصور، وقد صرَّح في رواية مهنأ بهذا، وقد سأله عن قول عمر رضَيَّلَيَّهُ عَنْهُ ما معناه؟ فقال: إنهم يؤدُّون الخراج ويستعبد بعضهم بعضًا، فإذا اشتراه مسلم لم يكن عليه خراجٌ.

قلت: كأنه جعل استعباد بعضهم بعضًا غيرَ مؤثّرٍ في إسقاط الجزية عنهم، وقد صرَّح به عمر رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ في قوله: إنهم أهل خراجٍ يبيع بعضهم بعضًا.

وللصحابة \_ لاسيما الخلفاء منهم، لاسيما عمر \_ فقة ونظر لا تبلغه أفهام من بعدهم، فكأن عمر وَ وَ الله عنه ألم يُشِت لرقيقهم أحكام الرقيق التي تشت لرقيق المسلم، وعلم أنهم يبيع بعضهم بعضًا، وذلك لا يُشِت الرقّ في الحقيقة، فمنع المسلم من شرائه احتياطًا، ولم يُسقِط الجزية عن رقبته، وألزمها من ادَّعى أنه رقيقه. وهذا من أدق النظر وألطف الفقه، وقد وافقه على ذلك على بن أبي طالب وَ وَ الله على ذلك على بن أبي طالب وَ وَ الله المسلم شراءهم، وقال: من أجل أنّ عليهم خراجًا للمسلمين (۱).

<sup>(</sup>١) «وقال: من أجل أنّ عليهم خراجًا للمسلمين» ساقطة من المطبوع.

وقال سعيد: كان قتادة يكره أن يُشترى من رقيقهم شيء إلا ما كان من غير بلادهم زنجيًّا أو حبشيًّا أو خراسانيًّا، لأنه لا يبيع (١) بعضهم بعضًا (٢).

قلت: وهذه مسألة قد عمَّ بها الإسلام، ووقع السؤال عنها مرارًا، وهي بيع الكفَّار أولادهم للمسلمين، هل يملكهم المسلمون بذلك ويحلُّ استخدامهم؟

فإن كانوا أهلَ حربٍ جاز الشراء منهم، وملكَ المشتري الأولادَ، لأنه يجوز ملكهم بالسِّباء والسرقة (٣)، فيجوز بالشراء.

وإن كانوا ذمةً تحت الجزية لم يجز اشتراء أولادهم، ولا يملكهم المشتري، لأنهم ملتزمون لجريان أحكام الإسلام عليهم، وذلك ينافي حكم الإسلام.

وإن كانوا أهل هُدنةٍ لم تجرِ عليهم أحكام الإسلام، فهل يجوز شراء أولادهم منهم (٤)؟ فيه وجهان، والجواز أظهر، فإنهم لم يلتزموا أحكام الإسلام. ومن منع الشراء منهم قال: قد أمنوا بالهدنة من السباء، وهذا في حكم السباء. والفرق بينهما ظاهرٌ، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، وفي «الجامع» بحذف «لا» على أنه تعليل للكراهة.

<sup>(</sup>٢) أسنده الخلال في «الجامع» (١/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «بالسبي والرق» خلاف ما في الأصل.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «منه». والمثبت يقتضيه السياق.

وأما شراء أرض الخراج، فقال أبو عبيد (١): حدثني أبو نعيم، حدثنا بُكير بن عامر، عن الشعبي قال: اشترى (٢) عُتبة بن فَرْقَدٍ أرضًا على شاطئ الفرات ليتخذ فيها قَضْبًا (٣)، فذكر ذلك لعمر فقال: ممن اشتريتَها؟ فقال: من أربابها. فلما اجتمع المهاجرون والأنصار عند عمر قال: هؤلاء أهلُها فهل اشتريتَ منهم شيئًا؟ قال: لا، قال: فاردُدْها على من اشتريتَها منه وخذْ مالك.

وحدثنا [أبو] نعيم عن سعيد بن سِنانٍ عن عنترة قال: سمعت عليًا يقول: إياي وهذا السواد (٤).

وقال أحمد (٥): ثنا وكيع، عن شريك، عن الشيباني، عن عكرمة، عن ابن

<sup>(</sup>۱) في «الأموال» (۲۱۱). وأخرجه يحيى بن آدم (۱۲۸، ۱۲۹) و ومن طريقه البيهقي (۱/ ۱۶۹) و وابن زنجويه (۲۸، ۲۸۰) و الطبراني في «الكبير» (۱۲/ ۱۳۲) من طرق عن بكير بن عامر به. وبكير ضعيف، ولكن تابعه مجالد على لين فيه عند الشافعي في «الأم» (۱۲/ ۲۶۲). ورواية الشافعي وإحدى روايتي يحيى بن آدم صريحتان أن الشعبي رواه عن عُتبة بن فرقد، وإلا فظاهر هذه الرواية الإرسال.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «علىٰ شرا». والتصويب من «الأموال».

<sup>(</sup>٣) القضب: ما أُكل من النبات المقتضب غضًا.

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (٢١٢) ومنه الزيادة، وأخرجه أيضًا الفسوي في «المعرفة والتاريخ» (٣/ ٨٣) عن أبي نعيم به. وإسناده لا بأس به.

<sup>(</sup>٥) كما في «الجامع» (١/ ١٧٨) ومنه الزيادة.

عباس رَضَوَالِلَّهُ عَنْهَا أنه كره شراء [أرض] أهل الذمة.

وإنما كره الصحابة ذلك لأنه يدخل في التزامه الخراج، وهو نوع من الصَّغار، حتى كره ابن عباس قَبالتها.

لذلك قال أبو عبيد (١): ثنا حجاجٌ، عن شعبة، عن حبيب بن أبي ثابت قال: تَبِعْنا ابن عباس فسأله رجل فقال: إني أكون بهذا السواد فأتقبَّل، ولستُ أريد أن أزداد، ولكني أدفع عني الضَّيم (٢)، فقرأ عليه ابن عباس: ﴿قَتِلُواْ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحُقِّ مِنَ أَلَّذِينَ أُوتُواْ الْلَكِتَبَ حَتَّى يُعْطُواْ الْجِزْيَة عَن يَدِ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِ مِنَ أَلَّذِينَ أُوتُواْ الْمُكِتَبَ حَتَّى يُعْطُواْ الْجِزْيَة عَن يَدِ وَلَا يَخِرُونَ ﴾ [التربة: ٢٩]، فقال: لا تَنزِعوه من أعناقهم وتجعلوه في وهُم عناقكم!

قال أبو عبيد (٣): وحدثنا أبو معاوية ويزيد، عن الحجَّاج، عن القاسم بن عبد الرحمن \_ قال يزيد: عن أبيه \_: أن ابن مسعود اشترى من دهقانٍ أرضًا

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۲۱۳)، وأخرجه عبد الرزاق (۱۰۱۰۷) عن الثوري عن حبيب به.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «المصم». والتصويب من «الأموال».

<sup>(</sup>٣) في «الأموال» (٢١٤). وأخرجه يحيئ بن آدم (١٦٦، ١٦٧) وابن زنجويه (٣٠٦) والبيهقي (٩/ ١٤٠) من طرق عن الحجاج به، ولم يتابع أحد منهم يزيد بن هارون في زيادة «عن أبيه». وعليه فالإسناد مرسل، القاسم بن عبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود لم يُدرك جدَّه، إلا أنه مغتفر هنا لكون الخبر مما يستفيض مثله في أهل البيت وأفراده. وله طريق آخر: أخرجه يحيئ (١٧٠) - ومن طريقه البيهقي (٩/ ١٤٠) - عن حفص بن غياث، عن مجالد، عن الشعبي مرسلاً.

علىٰ أَن يَكُفِيه جزيتَها(١).

قال أبو عبيد (٢): أُراه يعني بالشراء هاهنا الاكتراء، لأنه لا يكون مشتريًا والجزية على البائع، وقد خرجت الأرض من مِلْكه.

قال: وقد جاء مثله في حديث آخر: حدثني ابن بُكيرٍ، عن الليث بن سعدٍ، عن عبيد الله بن أبي جعفرٍ، عن القُرَظي قال: ليس بشراء أرض الجزية بأسُّ (٣). يريد كراءها. قال: وقال (٤) ذلك أبو الزناد.

فابن مسعود اكترى أرضَ الدهقان منه على أن يكفيه الدهقان جزيتها، فلا يكون ملتزمًا للصَّغار. وهذا قد يَستدلُّ به من يقول: الخراج على المستأجر، وإلا لم يكن للاشتراط على المُؤجِر معنى، وهو عليه بدون الشرط. ويُجاب عنه بأنه شرطٌ ليُقضى (٥) العقد، فهذا تأكيدٌ له وتقريرٌ.

وقال قَبيصة بن ذُؤيبٍ: من أخذ أرضًا بجزيتها فقد باء بما باء [به] أهل الكتابين من الذلّ والصَّغار (٦).

<sup>(</sup>١) بعدها زيادة فقرة في المطبوع نقلًا عن «الأموال»، وليست في الأصل، فلم نثبتها لعدم الحاجة إليها.

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١/١٥٤).

<sup>(</sup>٣) «الأموال» برقم (٢١٦).

<sup>(</sup>٤) «وقال» ساقطة من المطبوع، وهي ثابتة في الأصل و «الأموال».

<sup>(</sup>٥) في المطبوع: «لمقتضى» خلاف الأصل.

<sup>(</sup>٦) «الأمول» (٢١٧) بإسناده إلى قبيصة. ومنه الزيادة.

وقال مسلم بن مِشْكَمٍ: من عقد الجزية في عنقه فقد برئ مما عليه رسول الله ﷺ (١).

وقال عبد الله بن عمرو: ألا أُخبركم بالراجع على عقبيه؟ رجل أسلم فحسُنَ إسلامه، وهاجر فحسُنَتْ هجرته، وجاهد فحسن جهاده، فلما قَفَلَ حمل أرضًا بجزيتها، فذلك الراجع على عقبيه (٢).

وسئل عبد الله بن عمرٍو فقيل له: [أحدنا] يأتي النَّبَطيَّ فيحمل أرضَه بجزيتها، فقال: أتبدؤون بالصَّغار وتُعطون أفضلَ مما تأخذون؟!(٣)

وقال ميمون بن مِهران: ما يَسُرُّني أن لي ما بين الرُّها إلىٰ حَرَّان بخراج خمسة دراهم (٤).

قال أبو عبيد: فقد تتابعت الآثار بكراهة شراء أرض الخراج، وإنما كرهها الكارهون من جهتين: إحداهما: أنها في و للمسلمين. والأخرى: أن الخراج صَغارٌ. وكلاهما داخلٌ في حديثي عمر اللذين ذكرناهما؛ أحدهما قوله: «ولا يُقِرَّنَ أحدكم بالصَّغار بعد إذ نجَّاه الله منه»، ووافقه على ذلك ابن مسعود وابن عباس وعبد الله بن عمرو وقبيصة بن ذُويبٍ وميمون بن مِهرانٍ ومسلم بن مِشْكمٍ في هذه الأحاديث التي ذكرناها. ومذهبه (٥) في الفيء قوله

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۲۱۸) بإسناده إلى مسلم بن مشكم.

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (٢١٩) بإسناد فيه انقطاع.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (٢١٩) بالإسناد السابق. ومنه الزيادة.

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (٢٢٠) بإسناده إلى ميمون.

<sup>(</sup>٥) أي مذهب عمر رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ.

لعتبة بن فَرقد حين اشترى الأرض: «هـؤلاء أهلُهـا» يعني المهـاجرين والأنصار، ووافقه على ذلك علي بن أبي طالب رَضَالِللَهُ عَنْهُ.

حدثنا يزيد عن المسعودي عن أبي عون الثقفي قال: أسلم دهقان على عهد على رَضَوَّالِلَّهُ عَنْهُ (١) ، فقال على: أما أنت فلا جزية عليك، وأما أرضُك فلنا (٢).

قلت: قوله: «لا جزية عليك» يريد قد سقط عنك خراج رأسك \_ وهو الجزية \_ بإسلامك، وهذا يدلُّ علىٰ أن الإسلام لا يُسقِط الخراج المضروب علىٰ الأرض، فإن شاء المسلم أن يقيم بها إقامته به (٣)، وإن شاء نزل عنها فسلمها إلىٰ ذمي بالخراج، فإذا كانت الأرض خراجية ثم أسلم أُقِرَّت في يده بالخراج. وهو إجارة حكمها حكم سائر الإجارات.

[والخراج] (٤) وإن شارك الإجارة في شيء فبينهما فروقٌ عديدةٌ: منها: أن الإجارة موقَّتُهُ، والخراج غير موقَّتٍ.

ومنها: أن الأجرة غير مقدَّرة، والخراج مقدَّر(٥).

<sup>(</sup>١) «حدثنا يزيد... على رَضَوَالِنَّهُ عَنْهُ " ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو عبيد في «الأموال» (٢٢٢)، وقد تقدّم.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل. وفي المطبوع: «أقام بها».

<sup>(</sup>٤) زيادة ليستقيم السياق.

<sup>(</sup>٥) هذا السطر ساقط من المطبوع.

ومنها: أنه لا يُكره استئجار المسلم لأرض الفيء، ويُكره دخوله فيها بالخراج، كما فعل ابن مسعودٍ.

قال أبو عبيد (١): وأخبرني يحيىٰ بن بكيرٍ أو غيره عن مالك أنه كان ينكر على الليث بن سعدٍ دخولَه فيما دخل فيه من أرض مصر.

قال أبو عبيد (٢): وحدثني سعيد بن عُفيرٍ، عن ابن لَهِيعة ونافع بن يزيد - وأظنه قال: - ويحيىٰ بن أيوب وشيوخِهم أنهم كانوا ينكرون ذلك علىٰ الليث أيضًا.

قال أبو عبيد (٣): وإنما دخل فيها الليث لأن مصر كانت عنده صلحًا، فلذلك استجاز (٤) الدخول فيها. كذلك حدثني عنه عبد الله بن صالحٍ وابن أبي مريم وغيرهما (٥).

وحرَّمها آخرون؛ لأنها كانت عندهم عنوةً. قال أبو عبيد (٦): وكان أبو إسحاق الفزاري يكره الدخول في بلاد الثَّغر لأنها عَنوة، ولم يتخذ بها زرعًا حتى مات.

<sup>(</sup>١) «الأموال» (٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١/١٥١).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «استخار». والتصويب من «الأموال».

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «وغيرهم».

<sup>(</sup>٦) «الأموال» (١/ ١٥٨) وقال: حدَّثني بذلك محمد بن عيينة وغيره من أهل الثغر.

قال أبو عبيد (١): ومع هذا كله إنه قد سهّل في الدخول في أرض الخراج أئمةٌ يُقتدى بهم، منهم من الصحابة: عبد الله بن مسعودٍ، ومن التابعين: محمد بن سيرين وعمر بن عبد العزيز، وكان ذلك رأي سفيان الثوري فيما يُحكىٰ عنه.

فأما حديث ابن مسعودٍ فإن حجَّاجًا حدثني عن شعبة، عن أبي التيَّاح، عن رجل من طيِّئ، حسبته قال: عن أبيه، عن عبد الله بن مسعودٍ رَضَّوَلِللَّهُ عَنْهُ قال: نهى رسول الله عَلَيْ عن التَبَقُّر (٢) في الأهل والمال. قال: ثم قال عبد الله: فكيف بمالٍ بِراذانَ (٣) وبكذا وبكذا؟! (٤)

وذَكر عن ابن سيرين أنه كانت له أرضٌ من أرض الخراج، فكان يعطيها بالثلث والربع (٥).

وذكر عن عمر بن عبد العزيز أنه أعطى أرضًا بجزيتها من أرض السواد (٦).

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۱/۱۲۲).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «السفر» تصحيف. والتبقر: التوسع في المال وغيره، كما شرحه أبو عبيد في «الأموال» (١/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٣) المقصود براذان في حديث ابن مسعود هذا: قرية بنواحي المدينة. انظر: «معجم البلدان» (٣/ ١٣).

<sup>(</sup>٤) «الأموال» برقم (٢٣٩).

<sup>(</sup>٥) «الأموال» (٢٤٠) بإسناده إلى ابن سيرين.

<sup>(</sup>٦) «الأموال» (٢٤١) بإسناده إلى نُعيم بن عبد الله \_ وهو كاتب عمر بن عبد العزيز \_ أن

قال أبو عبيد (١): وكان عمر بن عبد العزيز يتأوَّل بالرخصة في أرض الخراج أن الجزية التي قال الله: ﴿ حَاتَىٰ يُعُطُ وَا أَلْجِزَيَ لَهُ عَن يَدِ وَهُمْ صَلْغِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩]، إنما هي علىٰ الرؤوس لا علىٰ الأرض.

حدثنا عبد الله بن صالحٍ عن الليث بن سعدٍ عن عمر بن عبد العزيز قال: إنما الجزية على الرؤوس، وليس على الأرض جزية (٢).

يقول (٣): فالداخل في أرض الخراج ليس بداخل في هذه الآية، والذي يروى عن سفيان أنه قال: إذا أقرَّ الإمام أهل العَنوَّة في أرضهم توارثوها وتبايعوها (٤)، فهذا يبيِّن لك أن رأيه الرخصة فيها.

قال (٥): فالعلماء قد اختلفوا في أرض الخراج قديمًا وحديثًا، إلا أن أهل الكراهة أكثر، والحجة في مذهبهم أبين. وقد احتج قومٌ من أهل الرخصة بإقطاع عثمان مَن أقطع من أصحاب النبي عَلَيْ بالسواد.

<sup>-</sup>عمر أعطاه...إلخ. وأخرجه ابن أبي شيبة (٢١١٩٠) إلا أن فيه «نعيم بن سلامة»، والأول أصح.

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۱/ ١٦٣).

<sup>(</sup>۲) «الأموال» (۲٤٢).

<sup>(</sup>٣) أبو عُبيد عقب الأثر السابق.

<sup>(</sup>٤) أسنده الطحاوي في «معاني الآثار» (٣/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٥) أي أبو عبيد في «الأموال» (١/٤٢١).

قال(١): وإنما كان اختلافهم في الأرض المُغِلَّة التي يلزمها الخراج من ذوات المزارع والشجر، فأما المساكن والدور فما علمنا أحدًا كره شراءها(٢) وحيازتها وسكناها، وقد اقتسمت الكوفة خِطَطًا في زمن عمر بن الخطاب رَضَّالِلَهُ عَنْهُ وهو أذن في ذلك، ونزلها(٣) من أكابر أصحاب النبي عَلَيْ رجالٌ، منهم: سعد بن أبي وقاص وعبد الله بن مسعود وعمّارٌ وحذيفة وسلمان وخبّابٌ وأبو مسعود وغيرهم رضي الله عنهم أجمعين، ثم قدِمَها عليٌ فيمن معه من الصحابة (٤)، فأقام بها خلافته كلها، ثم كان التابعون بعدُ بها، فما علمنا أحدًا منهم ارتاب بها، ولا كان في نفسه منها شيء، وكذلك سائر السواد.

## 

<sup>(</sup>١) الكلام مستمر له في المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «كراءها». والتصويب من «الأموال».

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل. وفي «الأموال»: «وأقر لها». وكلاهما محتمل.

<sup>(</sup>٤) في «الأموال»: «أصحابه».

## ذكر أحكام أهل الذمة في أموالهم

أما أموالهم التي يتَّجرون بها في المقام أو يتخذونها للقُنية، فليس عليهم فيها صدقةٌ، فإن الصدقة طُهرةٌ وليسوا من أهلها.

وأما زروعهم وثمارهم التي يستغلُّونها من أرض الخراج فليس عليهم فيها شيء غير الخراج.

وأما ما استغلَّوه من الأرض العُشْرية فهي مسألة اختلف فيها السلف والخلف، ونحن نذكر مذاهب الناس فيها وأدلة تلك المذاهب.

قال أبو عبيد (١): أما أرض العشر تكون للذمي ففيها أربعة أقوال.

حدثنا محمد عن (٢) أبي حنيفة قال: إذا اشترى الذمي أرضَ عُشرٍ تحولتُ أرضَ خراجِ (٣).

قال: وقال أبو يوسف: يُضاعَف عليه العشر.

قال أبو عبيد (٤): وكذلك كان إسماعيل بن إبراهيم \_ ولم أسمعه منه \_ يحدث به عن خالد الحذّاء وإسماعيل بن مسلم ورجل ثالث ذكره، أنهم

<sup>(</sup>١) في «الأموال» (١/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «بن» خطأ. ومحمد هو ابن الحسن الشيباني.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (٢٦٧). انظر: «الأصل» لمحمد بن الحسن (٧/ ٢٦٦ - ٢٦).

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١/٤٧١).

كانوا يأخذون من الذمي بأرض (١) البصرة العُشر مضاعفًا.

قال (٢): وكان سفيان بن سعيد يقول: عليه العشر على حاله. وبه كان يقول محمد بن الحسن (٣).

أما مالك بن أنس فحدثني عنه يحيى بن بُكيرٍ أنه قال: لا شيء عليه فيها؛ لأن الصدقة إنما هي على المسلمين زكاةٌ لأموالهم وطهرةٌ لهم، ولا صدقة على المشركين في أرضهم ولا مواشيهم، إنما الجزية على رؤوسهم صغارًا لهم، وفي أموالهم إذا مروا بها في تجاراتهم.

وروى بعضهم عن مالك أنه قال: لا عُشرَ عليه ولكن يؤمر ببيعها، لأن في إقراره عليها إبطالًا للصدقة.

وكذلك يروئ عن الحسن بن صالح أنه قال: لا عشر عليه ولا خراج إلا إذا اشتراها الذمي من مسلم، وهي أرض عشر، وهذا بمنزلته لو اشترئ ماشيته، أولستَ ترئ أن الصدقة قد سقطت عنه فيها؟

وقد حُكي عن شَرِيكِ شيء شبيه بهذا، أنه قال في ذمي استأجر من مسلم أرضَ عُشرٍ، قال: لا شيء على المسلم في أرضه؛ لأن الزرع لغيره، ولا شيء على الذمي [لا] عشرٌ ولا خراجٌ؛ لأن الأرض ليست له. هذا ما حكاه أبو عبيد(٤).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «أرض». والتصويب من «الأموال».

<sup>(</sup>٢) أي أبو عبيد في المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) كما في «الأصل» (٢٦٦/٧).

<sup>(</sup>٤) إلى هنا انتهى النقل من «الأموال».

وقال الخلال في «الجامع»(١): باب الذمي يشتري أرض العشر أو أرض الخراج أو يستأجرها. أخبرني محمد بن [أبي] هارون ومحمد بن جعفر قال (٢): حدثنا أبو الحارث أن أبا عبد الله سئل عن أرض أهل الذمة؟ قال: من الناس من يقول ليس عليهم فيها شيء، ومن الناس من يقول: يُضعَفُ عليهم الخراج، قلت له: فما ترئ؟ قال: فيها اختلافٌ.

ثم ذكر من رواية أبي الحارث وصالح \_ واللفظ لصالح \_ أنه قال لأبيه: كم يؤخذ من أهل الذمة مما أخرجت أرضوهم؟ فقال: من الناس من يقول: لا يكون عليهم إلا فيما تجروا، ومن الناس من يقول: يُضاعَف عليهم (٣).

أخبرني حربٌ قال: وسألت أحمد عن الذمي يشتري أرض العشر؟ قال: لا أعلم عليه شيئًا، إنما الصدقة طهرة (٤) مال الرجل، وهذا المشرك ليس عليه. وأهل المدينة يقولون في هذا قولًا حسنًا، يقولون: لا يترك الذمي أن يشتري أرض العشر. قال: وأهل البصرة يقولون قولًا عجبًا، يقولون: يُضاعَف عليهم. قال: ويُعجبني أن يُحال بينه وبين الشراء (٥).

<sup>(</sup>١) (١/ ١٥٤) والزيادة منه. وأقوال أحمد الآتية كلها منه.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل و «الجامع».

<sup>(</sup>٣) المصدر المذكور، برقم (٢٢٠).

<sup>(</sup>٤) في «الجامع»: «كهيئة» تحريف.

<sup>(</sup>o) «الجامع» (٢٢١).

أخبرني عِصمة بن عصام قال: حدثنا أبو بكر الصاغاني قال: سمعت أبا عبد الله قال: يُمنع أهل الذَّمة أن يشتروا من أرض المسلمين. قال أبو عبد الله: وليس في أرض أهل الذمة صدقة، إنما قال الله تعالى: ﴿صَدَقَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا﴾ [التوبة: ١٠٤]، فأي طُهرةٍ للمشركين!(١).

وقال في رواية محمد بن موسى (٢): وأما ما كان للتجارة فمرُّوا فنصف العشر، وأما أرضوهم فمن الناس من يقول: يُضاعف عليهم العشر، [ومنهم من يقول: يُضاعف عليهم العشر، [ومنهم من يقول: على أرضهم الصدقة]، وما أدري ما هو، إنما الصدقة طهرةٌ. قال: وقد روى حماد بن زيدٍ عن أبيه عن عمر رَضَيَّلِللهُ عَنْهُ أنه ضاعف عليهم الخراج، وهذا ضعيف (٣). وأما أهل الحجاز فحُكي عنهم أنهم كانوا لا يَدَعونهم يشترون أرضهم، ويقولون: في شرائهم ضررٌ على المسلمين.

وقال إبراهيم بن الحارث (٤): سئل أبو عبد الله عن أرضٍ يُؤدَّئ عنها الخراج أيؤدَّئ عنها الخراج؟ قال: نعم، كل مسلم فعليه أن يؤدي العشر بعد الخراج، فأما غير المسلم فلا عشر عليه.

وقال في رواية بكر بن محمد عن أبيه (٥) [عن أبي عبد الله] وسأله عن

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) «الجامع» (٢٢٣). ومنه الزيادة ليستقيم السياق.

<sup>(</sup>٣) أي: لانقطاعه بين زيدٍ وعمر.

<sup>(</sup>٤) «الجامع» (٤٢٢).

<sup>(</sup>٥) «الجامع» (٢٢٥). ومنه الزيادة. والنصوص الآتية كلها من هذا المصدر.

الذمي يشتري أرض المسلم، قال: لا أرى(١) عليه زكاةً.

قال: وحكوا عن إسماعيل ابن عُلَيَّة أنه ما كان يعرف هذا حتى ولي خالدٌ الحذَّاء، فكان يأخذ من أهل الذمة الخمس، كأنه أضعفَ عليهم.

وحكوا عن سفيان: ليس عليهم شيء.

وحكىٰ لي رجل من أهل المدينة أن أهل المدينة لا يدعون ذميًّا يشتري من أموال المسلمين، يقولون: تذهب الزكاة.

قال أبو عبد الله: لا أرئ بأسًا أن يشتري وليس عليه زكاة ماله، ألا ترئ أن أموالهم ليس عليها شيء إلا أن يختلفوا بها في بلاد المسلمين، فأما لو كانت في منازلهم لم يكن عليهم فيها شيء؟

وكذلك قال في رواية ابن القاسم (٢): إذا اشترى الذمي أرض العشر سقط عنه العشر. قال: وينبغي أن يُمنعوا من شرائها. وقال: أليس يُحكىٰ أن مالكًا يقول: يُمنعون من ذلك، لأنهم إذا اشتروا ما حولنا ذهبت الزكاة وذهب العشر؟ قال: وهذا في أرض العشر، فأما الخراج فلا.

وقال ابن مُشَيشِ<sup>(٣)</sup>: وسألت أبا عبد الله قلت: المسلم يؤاجر أرض الخراج من الذمي، قال: لا يؤاجر الذمي، وهذا ضررٌ، وأهل المدينة

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «أرى» بحذف «لا»، فانقلب المعنى.

<sup>(</sup>٢) «الجامع» (٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٢٢٧).

- وذكر مالكًا - يقولون: لا نَدَعُ ذميًّا يزرع لأنه يُبطِل العشر، إنما يكون عليه الخراج.

وقال جعفر بن محمد (١): سمعت أبا عبد الله يقول: لا تُكرى أرضُ الخراج من أهل الكتاب؛ لأنهم لا يؤدُّون الزكاة.

قال أحمد (٢): وحدثنا عفَّان قال: حدثني سهيلٌ، ثنا الأشعث، عن الحسن أنه قال في أهل الذمة إذا اشتروا شيئًا من أرض العشر، قال: فيه الخمس. قال أحمد: أضعفَه عليهم، وهذا مذهب البصريين.

وقال أحمد (٣): ثنا هُشيمٌ، أخبرنا يونس بن عبيد، عن عمرو بن ميمونٍ، عن أبيه أنه كتب إلى عمر بن عبد العزيز في مسلم زارع ذميًّا، فكتب إليه عمر رحمه الله أن: خُذْ من المسلم ما عليه من الحق في نصيبه، وخُذْ من النصراني ما عليه.

قال الخلال(٤): والذي عليه العمل في قول أبي عبد الله أنه ما كان في

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٢٢٨).

<sup>(</sup>٢) «الجامع» (٢٣٠). و «سهيل» هو ابن صَبْرة العجلي، يروي عن الأشعث بن عبد الملك، وروى عنه عفّان، مستقيم الحديث. «الثقات» لابن حبان (٨/ ٣٠٣). وقع في مطبوعة «الجامع»: «سهل بن صُقير»، وهو متأخر، من طبقة عفّان بل لعله أصغر منه، ولم يُدرك الأشعث، فالظاهر أنه تصحيف.

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٢٣٢).

<sup>(</sup>٤) «الجامع» (١/ ١٦٠).

أيديهم من صلح أو خراج فهم على ما صولحوا عليه أو جُعِل على أرضهم من الخراج. وما كان من أرض العشر فيُمنَعون من شرائها؛ لأنهم لا يؤدون العشر، وإنما عليهم الجزية والخراج. وذكر أبو عبد الله في قول أهل المدينة وأهل البصرة: فأما أهل المدينة فيقولون: لا يُترك الذّمي يشتري أرضَ العشر. وأهل البصرة يقولون: يُضاعَف عليهم.

قال (١): ثم رأيت أبا عبد الله بعد ذكره لذلك والاحتجاج لقولهم مال إلى قول أهل البصرة، أنه إذا اشترئ الذمي أرض العشر يُضاعَف عليه، وهو أحسن القول أن لا يُمكّنوا أن يشتروا، فإن اشتروا ضُوعِف عليهم كما تُضاعَف عليهم الزكاة إذا مرُّوا علىٰ العاشر، وهي في الأصل ليست عليهم لو لم يمرُّوا (٢) بها علىٰ العاشر واتَّجروا في منازلهم، لم يكن عليهم شيء، فلما مرُّوا جُعِلت عليهم وأضعِف عليهم، وهو بمعنىٰ واحدٍ. وإلَّا فأرض المسلمين هم أحقُّ بها من أهل الذمة. وكذلك ما كان في أيديهم مما صُولحوا عليه فإنما يُضاعَف عليهم العشر؛ لأن في أرضهم العشر، وإنما يُنظر ما يخرج من الأرض، يؤخذ منهم العشر مرتين. هذا معنىٰ ما كان في أيديهم وما أستروه أيضًا من أرض العشر علىٰ هذا النحو مُضاعَفٌ عليهم.

قال(٣): وأنا أفسِّر ذلك من قول أبي عبد الله رحمه الله تعالىٰ.

<sup>(</sup>١) أي الخلال في المصدر المذكور، والكلام متصل بما سبق.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «لم يمرون».

<sup>(</sup>٣) أي الخلال في المصدر المذكور، والكلام مستمر.

أخبرني عبد الملك بن عبد الحميد قال (١): قال لي أبو عبد الله في أرض أهل الذمة: من الناس من يتأول يأخذ من أرضهم الضعف، قلت: فإذا لم تكن أرضَ خراج فكيف نأخذ منهم الضعف؟ قال: ننظر إلى ما يخرج. قلت: فهذا إذن في الحبّ إذا أخرجت ننظر إلىٰ قدر ما أخرجت، فيؤخذ منه العشر، ونُضعف عليهم مرةً أخرىٰ؟ قال: نعم. ثم قال: ويؤخذ من أموال أهل الذمة إذا اتّجروا فيها، قُوِّمت ثم أخذ منهم زكاتها مرتين، يُضعف عليهم، فمن الناس من يشبّه الزرع بهذا.

قال عبد الملك: والذي لا أشك فيه من قول أبي عبد الله غير مرةٍ = أن أرض أهل الذمة التي في الصلح ليس عليها خراجٌ، إنما يُنظَر ما أخرجت، يؤخذ منهم العشر مرتين.

قال عبد الملك: قلت لأبي عبد الله: فالذي يشتري أرض العشر ما عليه؟ قال لي: الناس كلهم يختلفون في هذا، منهم من لا يرئ عليه شيئًا، ويُشبِّهه بماله ليس عليه فيه زكاةٌ إذا كان مقيمًا بين أظهُرِنا وبماشِيته (٢)، فيقول: هذه أموالُ وليس عليه فيها صدقةٌ. ومنهم من يقول: هذه حقوقٌ لقوم، ولا يكون شراؤه الأرضَ يذهب بحقوق هؤلاء. والحسن يقول: إذا (٣) اشتراها ضوعف عليه. قلت: فكيف يُضعف عليه؟ قال: لأن عليه العشر،

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۲۳٤).

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «وبما شئت» تحريف. وفي الطبعة الثانية: «بما يثبته» تحريف أيضًا.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «من» خلاف الأصل و «الجامع».

فيؤخذ منه الخمس. قلت: تذهب إلىٰ أن يُضعف عليه فيؤخذ منه الخمس؟ فالتفت إليَّ فقال: نعم، يُضعف عليهم. ثم قال لنا: ويدخل<sup>(١)</sup> علىٰ الذي قال: لا نرىٰ بأن يؤخذ= لو أن رجلًا موسرًا منهم عَمَدَ إلىٰ أرضٍ من أرض العشر فاشتراها فلم يؤخذ منه شيء أضرَّ هذا بحقوق هؤلاء.

وقال أبو طالب (٢): وسألت أبا عبد الله عن الرجل من أهل الذمة يستري أرض العشر يكون عليه فيها العشر أو الخراج؟ قال: عمر بن عبد العزيز يضاعف عليه، وقال بعض الناس: إنما الخراج على ما كان في أيديهم، وفي المال العشرُ أو نصفُ العشرِ، قلت: ما تقول أنت؟ قال: قول عمر والحسن، يُضعَّف عليهم، فقلت: فهو أحبُّ إليك، قال: نعم.

قال الخلال (٣): فقد بيَّن أبو عبد الله هاهنا مذهبَه، وحسَّن مذهبَ من جعل عليهم الضعف.

قال الخلال (٤): وأقوى من قول عمر بن عبد العزيز والحسن في الزيادة عليهم ما روي عن عائذ (٥) بن عمرو، وإن كان أبو عبد الله لم يذكره في هذه الأبواب، فإنه قد رواه وهو صحيح، والعمل عليه مع ما تقدم من قول أبي

<sup>(</sup>١) أي يُورَد ويُعترض علىٰ هذا القائل بالجملة الشرطية الآتية: «لو أن...».

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۲۳٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١٦٢١).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (١٦٢/١).

<sup>(</sup>٥) في المطبوع: «عائد» تصحيف.

عبد الله الاختيار له.

أخبرنا عبد الله قال (١): حدثني أبي، حدثنا وهب بن جرير، حدثنا شعبة عن أبي عمران الجوني، قال: وسألت عائذ بن عمرو المُزَني عن الزيادة على أهل فارس، فلم ير به بأسًا وقال: إنما هم خَولُكم.

قال الخلال (٢): وأخبرنا يعقوب بن سفيان أبو يوسف قال: حدثني محمد بن فُضيل، قال: ثنا سُويدٌ الكلبي، حدثنا حماد بن سلمة، عن شعبة، عن أبي عمران الجوني عن عائذ بن عمرو فيما أُخِذ عنوةً، قال: زِيدوا عليهم فإنهم خَوَلُكم، انتهى (٣).

فهذا مذهب أحمد كما تراه: أنه يجب عليهم عُشرانِ، وعليه أكثر نصوصه واحتجاجه. وكثيرٌ من أصحابه يحكي مذهبه أنه لا عُشرَ عليه، ومنهم من يقول: وعنه عليهم عشرانِ، وإذا كانوا إذا اتجروا في غير بلادهم أخذ منهم ضعفُ ما يؤخذ من المسلمين مع جواز التجارة لهم، وأنهم لا يُسقِطون بها حقًا لمسلم، فإذا دخلوا في الأرض العشرية بشراءٍ أو كراءٍ وهم ممنوعون من ذلك، فلأن يؤخذ منهم ضعفُ ما يؤخذ من المسلم بطريق الأولى، إذ لو لم يُؤخَذ منهم لتعطّلتُ حقوقُ أربابِ العُشْر وما عليه من المنقطعين من الجند والفقراء وغيرهم، وفي ذلك فسادٌ عظيمٌ، فإنا لو مكّناهم المنقطعين من الجند والفقراء وغيرهم، وفي ذلك فسادٌ عظيمٌ، فإنا لو مكّناهم

<sup>(</sup>١) «الجامع» (٢٣٦)، وإسناده صحيح إلىٰ عائذٍ رَضِّوَاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>۲) برقم (۲۳۷).

<sup>(</sup>٣) أي انتهى النقل من «الجامع» للخلال.

من الدخول في أرض العشر وهم يعلمون أنه لا عُشْرَ عليهم لتهافتوا وتهالكوا عليها، لكثرة المُغَلِّ وقلَّة المؤونة، فتذهب حقوق المسلمين، وهذا باطلُّ.

وقياس الأرض على المواشي والعُروض قياسٌ فاسدٌ، فإن المواشي والعروض لا تُراد للتأبيد، بل تتناقلها الأيدي، وتختلف عليها المُلَّكك. والعروض لا تُراد للتأبيد، بل تتناقلها الأيدي، وتختلف عليها المُلَّكك. والأرض إذا صارت لواحدٍ منهم ولا عُشرَ عليه فيها ولا خراج = عَضَّ عليها بالنواجذ، وأمسكها بكلتا يديه، وعطَّل مصلحتها علىٰ أهل العشر. ولهذا لما علم أبو حنيفة فساد هذا قال: إذا اشترى أرض العشر تحولت خراجيةً(١).

ومذهب الشافعي في هذا: أنهم لا يُمكّنون من شراء أرض العشر واكترائها، وأنه لا شيء عليهم في زروعهم وثمارهم، كما لا زكاة عليهم في مواشيهم وعروضهم ونقودهم. وهو اختيار أبي عبيد وطائفة من أصحاب أحمد، وهو المشهور عند أصحاب مالك، ومذهبه الذي نصّ عليه منعهم من شراء أرض العشر (٢).

فإن قيل: فما مصرفُ ما يؤخذ من أرضهم؟

قيل: مصرفه مصرف ما يؤخذ من التغلبي، وفيه روايتان كما تقدم، أصحهما أنه مصرف الفيء، فكذا هذا.

فإن قيل: فلو باعها لمسلم أو أسلم، فقال الأصحاب: يسقط عنه أحدُ

<sup>(</sup>١) انظر: «الأصل» (٧/ ٤٦٦)، و«الاختيار لتعليل المختار» (١/ ٤١٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المغني» (٢/ ٢٠٢، ٢٠٣)، و «الإنصاف» للمرداوي (٣/ ١١٥، ١١٥)، و «الفروع» مع «تصحيح الفروع» (٤/ ١١٠، ١١١).

العشرين، ويبقى الآخر وهو عشر الزكاة، ولم يفصِّلوا. وقياس المذهب التفصيل، وأنه إن باعها أو أسلم قبل اشتداد الحبّ فكذلك، وإن باعها بعد اشتداد الحبّ اشتداده ووجوب العشرين لم يسقط أحدهما، وإن أسلم بعد اشتداد الحبّ وصلاح الثمر سقط عنه العشران. أما عُشر الزكاة فلأنه وقتَ الوجوب لم يكن من أهله، وأما العُشر المضاعَف فإنما وجب بسبب الكفر، فإذا أسلم سقط عنه، كما تسقط الجزية بإسلامه.

فإن قيل: فلو اشترئ ذمي أرضًا خراجيةً من تغلبي فما حكمها؟ قيل: قد اختلف في ذلك الأصحابُ علىٰ ثلاثة أوجهٍ:

أحدها: أنه لا شيء عليه في نَبْتها كما لو اشتراها من مسلم.

والثاني: عليه فيها عشر واحدٌ.

والثالث: عليها فيها عشران كما كان على التغلبي، وهو الأقيس والأصح (١).

فإن قيل: فما تقولون لو اشترى ذمي أرضًا من مسلم لا عُشْرَ فيها، مثل أن كانت دورًا أو خانًا ونحو ذلك، فزرعها فهل يجب عليه (٢) في زرعها شيء؟

قيل: لا يجب عليه شيء في هذه الصورة، ولا يُمنع من شرائها، فإنه لم

<sup>(</sup>۱) انظر: «الفروع» مع «تصحيحه» (٤/ ١١٣).

<sup>(</sup>٢) «عليه» ساقطة من المطبوع.

يسقط بذلك حق مسلم من الأرض. وكذلك الحكم لو اشترئ أرضًا خراجيةً من ذمي فزرعها لم يكن عليه غير الخراج، كما كانت في يد البائع وكما لو ورثها.

وقال أبو عبد الله بن حمدان في «رعايته»: وإن اشترى ذميٌّ أرضًا خراجيةً أو أرضَ تغلبيَّ جاز، ولا شيء عليه في نُبْتها. وقيل: بل عُشران، وقيل: بل عشر في نبت الخراجية، لا فيما اشتراه من تغلبي.

قلت: أما شراؤه أرضَ التغلبي فإنه يتوجه أن يجب عليه عشران، كما كان يجب على النفي كان على كان يجب على التغلبي، ولا يسقط بشرائه حق المسلمين الذي كان على أرض التغلبي، بل إذا ضُوعِف عليه العشر بشرائها من مسلم حيث لم يكن واجبًا، فَلَأن يؤخذ منه ما كان واجبًا على التغلبي أولى وأحرى.

وأما شراؤه للأرض الخراجية التي لا عشر عليها فهذا لا يتوجه فيه نزاع، ولا نقبل ما ذكره من الأقوال، ولاسيما إذا اشتراها من ذمي، كما يدخل في عموم كلامه، فهذا لم يقل أحدٌ: إنّ عليه فيها عشرين ولا عشرًا(١).

فإن قيل: يُحمل كلامه على ما إذا اشتراها من مسلم.

قيل: إن كانت عُشريةً \_ مع كونها خراجيةً \_ فقد تقدم حكمها، وإن لم تكن عشريةً بأن كانت دارًا أو خانًا جاز له شراؤها، ولا عُشرَ عليه في زرعها اتفاقًا كما تقدم، بل هذا من سوء التفريع والتصرف، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «عشران ولا عشر» مرفوعين.

فإن قيل: فما تقولون في إجارة الأرض العشرية للذمي؟

قيل: قد نصَّ أحمد رحمه الله تعالىٰ علىٰ صحة الإجارة مع الكراهة (١). والفرق بينها وبين البيع أن البيع يُراد للدوام بخلاف الإجارة، والحكم في زرعه كالحكم في زرع ما اشتراه. وقيل: لا شيء عليه هاهنا وإن أوجبنا عليه العُشرينِ في صورة الشراء، ويكون كما لو اشترىٰ الزرع وحده. وهذا ليس بصحيح، فإن الموجب لمضاعفة العشر عليه في صورة الشراء هو بعينه موجودٌ في صورة الإجارة.

وأما شراؤه الزرع، فإن اشتراه قبل اشتداد حبّه لم يصح البيع، وإن اشتراه بعد اشتداد حبّه فزكاته على البائع.

فإن قيل: فلو اشتراه مع الأرض قبل اشتداد الحبّ.

قيل: حكمه حكم ما زرعه بنفسه.

## فصل

وأما أموالهم التي يتَّجرون بها من بلدٍ إلى بلدٍ فإنه يؤخذ منهم نصفُ عُشرِها إن كانوا ذمةً، وعُشرها إن كانوا أهلَ هدنةٍ.

وهذه مسألة تلقَّاها الناس عن عمر بن الخطاب رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ، ونحن نذكر أصلها وتفاصيلها (٢٠)، وكيف كان ابتداء أمرها، واختلاف الفقهاء في ما

<sup>(</sup>۱) انظر: «الفروع» (٤/١١٦،١١٧).

<sup>(</sup>٢) «وتفاصيلها» ساقطة من المطبوع.

اختلفوا فيه من أحكامها، بحول الله وقوته وتأييده، بعد أن نذكر مقدمةً في المُكوس وتحريمها والتغليظ في أمرها، وتحريم الجنة على صاحبها، وأمْرِ رسول الله على بقتله، وأن قياسها على ما وضعه عمر رَخِوَلِيَّلَهُ عَنْهُ على أهل الذمة من الخراج أو العشر كقياس أهل الشرك الذين قاسوا الربا على البيع، والميتة على المذكي.

قال الإمام أحمد (١): حدثنا يزيد بن هارون، عن محمد بن إسحاق، عن يزيد بن أبي حبيب، عن عبد الرحمن بن شِماسة التُّجيبي، عن عقبة بن عامر أنه سمع رسول الله عليه يقول: «لا يدخلُ الجنة صاحبُ مَكْسِ».

وقال أبو عبيد (٢): حدثنا يحيى بن بُكَيرٍ، عن ابن لهيعة، عن يزيد بن أبي حبيبٍ، عن أبي الخير (٣) قال: سمعت رُوَيفُع بن ثابتٍ يقول: سمعت رسول

<sup>(</sup>۱) في «مسنده» (۱۷۳٥٤) عن يزيد بن هارون به، ولكن سياق إسناده ومتنه يوافق سياق أبو أبي عبيد في «الأموال» (١٤٤٩)، فإنه رواه عن يزيد أيضًا. والحديث أخرجه أيضًا أبو داود (٢٩٣٧) والدارمي (١٧٠٨) وابن خزيمة (٣٣٣٣) والحاكم (٢/٣٠١) من طرق عن محمد بن إسحاق به. وإسناده ضعيف لعنعنة ابن إسحاق، ولكن يشهد له الحديث الآتي.

<sup>(</sup>۲) في «الأموال» (١٤٥٠)، وأخرجه أحمد (١٧٠٠) والطبراني في «الكبير» (٥/ ٢٩) من طريق من طريقت آخرين عن ابن لَهِيعة به. وابن لهيعة ضعيف، إلا أن رواية أحمد من طريق قتيبة عنه، وحديث العبادلة وقتيبة عنه أعدل من حديث غيرهم، فهو على أقل تقدير حسن في الشواهد.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «أبي الحسين» تحريف.

الله عَلَيْ يقول: «إنّ صاحبَ المَكْس في النار». قال: يعني العاشر.

حدثنا الهيثم بن جَميل، عن محمد بن مسلم، عن إبراهيم بن مَيْسرة، عن طاوس، عن عبد الله بن عمرو رَضَاً للهُ عَن طاوس، عن عبد الله بن عمرو رَضَاً للهُ عَن طاوس، عن شيء، يُؤخذ كما هو فيرُميٰ به في النار (١).

حدثنا حسان بن عبد الله، عن يعقوب بن عبد الرحمن القاري، عن أبيه قال: كتب عمر بن عبد العزيز إلى عدي بن أرطاة أن: ضَعْ عن الناس الفدية، وضَعْ عن الناس المائدة، وضَعْ عن الناس المكس، وليس بالمكس ولكنه البَخْس الذي قال الله تعالىٰ فيه (٢): ﴿وَلَا تَبْخَسُواْ أَلنَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْثَوُاْ فِي أَلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [هود: ١٨]، فمن جاءك بصدقةٍ فاقبلها منه، ومن لم يأتِك بها فالله حسيبه (٣).

حدثنا نعيمٌ، عن ضَمْرة، عن كُريز (٤) بن سليمان، قال: كتب عمر بن عبد العزيز إلى عبد الله بن عوفٍ (٥) القاري أن: اركَبْ إلى البيت الذي برَفَحِ الذي يقال له بيت المَكْس، فاهدِمْه، ثم احمِلْه إلى البحر، فانسِفْه فيه

<sup>(</sup>١) «الأموال» (١٤٥١)، وإسناده لا بأس به، وهو موقوف.

<sup>(</sup>٢) «فيه» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١٤٥٣).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «جرير». والتصويب من «الأموال».

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «عون». والتصويب من «الأموال». وانظر: «التاريخ الكبير» (٥/ ١٥٦)، و «الجرح والتعديل» (٥/ ١٢٥).

قال أبو عبيد (٢): قد رأيته بين مصر والرملة.

حدثنا عثمان بن صالح، عن ابن لَهِيعة، عن يزيد بن أبي حبيب، عن مُخيِّس بن ظَبيان، حدَّثه عن عبد الرحمن بن حسَّان، عن رجل من جُذام، عن مالك بن عَتاهية قال: قال رسول الله ﷺ: «من لقي صاحبَ عُشُورٍ فليضرِبْ عُنقَه»(٣).

حدثنا ابن أبي مريم، عن ابن لهيعة، عن يزيد بن أبي حبيب، عن مُخيِّس بن ظَبيان عن عبد الرحمن بن حسان قال: أخبرني رجل من جُذام مُخيِّس بن ظَبيان عن عبد الرحمن بن حسان قال: أخبرني رجل من جُذام [قال] سمع فلان بن عَتاهية يقول: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إذا لقيتم عاشرًا فاقتلوه»، يعني بذلك الصدقة يأخذها علىٰ غير حقِّها(٤).

حدثنا حجاجٌ عن ابن جريجٍ (٥) قال: أخبرني عمرو بن دينارٍ، قال:

<sup>(</sup>١) «الأموال» (١٤٥٤).

<sup>(</sup>٢) في المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١٤٥٥)، وأخرجه أيضًا أحمد (١٨٠٥٧) والروياني (١٤٥٧) وأبو نعيم في «معرفة الصحابة» (٢٠١٥، ٢٠١٥) من طرق عن ابن لهيعة به. وإسناده واه، لضعف ابن لهيعة، وجهالة مخيس، وإبهام شيخ شيخه من جُـندام. وقد أورده ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٥٩٤)، وهو بـ«العلل المتناهية» أشبه.

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١٤٥٦).

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «ابن جرير». والتصويب من «الأموال».

أخبرني مسلم بن شَكَرة أنه سأل ابن عمر: أعَلِمتَ أن عمر أخذ من المسلمين العُشر؟ قال: لا أعلمه (١).

حدثنا عبد الرحمن، عن سفيان، عن عبد الله بن خالد العَبْسي، عن عبد الله بن خالد العَبْسي، عن عبد الرحمن بن مَعْقِل (٢) قال: وسألتُ زياد بن حُدَيرٍ مَن كنتم تعشرون؟ قال: قال: ما كنا نعشر مسلمًا ولا معاهدًا. قلت: فمن (٣) كنتم تعشرون؟ قال: تجار الحرب، كما كانوا يعشروننا إذا أتيناهم (٤).

حدثنا أبو معاوية، عن الأعمش، عن شقيق، عن مسروق أنه قال: والله ما علمتُ عملًا أخوفَ عندي أن يُدخِلني الله النارَ من عملكم هذا، وما تراني (٥) أن أكون ظلمتُ فيه مسلمًا أو معاهدًا دينارًا ولا درهمًا، ولكني لا أدري ما هذا الحبل الذي لم يَشُنّه رسول الله ﷺ ولا أبو بكر ولا عمر. قالوا: فما حملك على أن دخلتَ فيه؟ قال: لم يَدَعْني زيادٌ ولا شُريحٌ ولا الشيطان (٢)

<sup>(</sup>١) «الأموال» (١٤٥٧)، وأخرجه أيضًا عبد الرزاق (٧٢٤٨) عن ابن جريج به.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «مغفل» تصحيف. والتصويب من «الأموال».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «من».

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١٤٥٩)، أخرجه أيضًا يحيىٰ في «الخراج» (٦٤٠) ومن طريقه البيهقي (١٤) «الأموال» (٢١١) وعبد الرزاق (١٠١٢) كلاهما عن سفيان به، إلا أن عندهما «عبد الله بن معقل»، والخطب يسير فكلا ابنى معقل بن مقرِّن المزني ثقتان.

<sup>(</sup>٥) كذا في الأصل. وفي «الأموال»: «وما بي».

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «السلطان». والتصويب من «الأموال».

حتى دخلتُ فيه (١).

قلت: هو (٢) سلسلة كان يُعتَرض بها على النهر تَمنع السُّفُنَ من المضي حتى تُوخذ منهم الصدقة، وكان مكانها يُسمَّى «السلسلة». وأقام بها مسروقٌ زمانًا يقصر الصلاة، كان عاملًا لزياد، وكان أبو وائل معه، قال: فما رأيتُ أميرًا قطُّ كان أعفَّ منه، ما كان يصيب شيئًا إلا ماء دجلة (٣).

وقيل للشعبي: كيف خرج مسروقٌ من عمله؟ قال: ألم تروا إلى الثوب يُبعث به إلى القصَّار فيُجِيد غَسْلَه؟ فكذلك خرج من عمله (٤).

قال أبو عبيد (٥): وكان المكس له أصلٌ في الجاهلية، يفعله ملوك العرب والعجم جميعًا، فكانت سنتهم أن يأخذوا من التجار عُشر أموالهم إذا مرُّوا بها عليهم. يبيِّن ذلك ما في كتب النبي عَلَيْه لمن كتب من أهل الأمصار، مثل ثقيفٍ والبحرين ودُومة الجندل وغيرهم ممن أسلم: أنهم لا يُحشَرون ولا

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۲۰۶۱)، وأخرجه ابن سعد في «الطبقات» (۸/ ۲۰۶) من طريق أبي عوانة عن الأعمش به. وأخرجه أحمد في «الزهد» (ص۲۲۱) من طريق سفيان الثوري يرسله عن شقيق، والظاهر أن بينهما الأعمش. وزياد هو ابن أبيه، عامل معاوية على الكوفة.

<sup>(</sup>٢) الإشارة بالضمير إلى الحبل المذكور في الأثر.

 <sup>(</sup>٣) أسنده أبو عُبيد في «الأموال» (١٤٦٢) وأبو القاسم البغوي في «مسند علي بن الجعد»
 (٤٤٠). وفي الأصل: «ما دخله». والتصويب من «الأموال».

<sup>(</sup>٤) أسنده أبو عُبيد في «الأموال» (١٤٦١).

<sup>(</sup>٥) «الأموال» (١/ ٢٠١).

يُعْشَرون، فعلمنا بهذا أنه كان من سنة الجاهلية مع أحاديث فيه كثيرة، فأبطل الله تعالىٰ ذلك برسوله على وبالإسلام، وجاءت فريضة الزكاة (١)، فمن أخذها منهم على وجهها فليس بعاشر، لأنه لم يأخذ العُشر، إنما أخذ رُبعه وهو مفسَّرٌ في الحديث الذي يحدِّثونه عن عطاء بن السائب، عن حرب بن عبيد الله الثقفي عن جدِّه \_ أبي أمية (٢) \_ أن رسول الله على قال: «ليس على المسلمين عُشورٌ، إنما العُشور على اليهود والنصارى» (٣).

قلت: وفي «المسند» و «سنن أبي داود» (٤) عن رجل من بني تغلب قال: سمعت رسول الله عليه يقلل يقول: «ليس على المسلمين عُشورٌ، إنما العُشور على البهود والنصاري».

<sup>(</sup>١) بعدها في «الأموال»: «بربع العشر من كل مئتي درهم خمسة». وليست في الأصل.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل، وفي هامشه بعلامة خ: «أبي أبيه». وفي مصادر التخريج اختلاف واضطراب في ذكره. وفي «الأموال»: «عن جده أبي أمه».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١٥٨٩٥ - ١٥٨٩٠) وأبو داود (٢٦ - ٣٠٤٩) وابن أبي شيبة (٢١ / ١١) والطحاوي في «معاني الآثار» (٢/ ٣١) والبيهقي شيبة (١٩ / ١٩) وغيرهم من طرق عن عطاء بن السائب، عن حرب بن عبيد الله الثقفي، عن جده أبي أمّه، أو عن جده عن أبيه، أو عن خاله، أو عن أبي أمية رجل من بني تغلب... إلخ تلك الوجوه التي اضطرب عليها الحديث. قال البخاري كما في «العلل الكبير» للترمذي (ص٢٠١): هذا حديث فيه اضطراب ولا يصحُّ. وانظر: «التاريخ الكبير» (٣/ ٢٠)، و«ضعيف سنن أبي داود الأم» (٢/ ٤٧٧).

<sup>(</sup>٤) «مسند أحمد» (١٥٨٩٧) \_ واللفظ له \_ و «سنن أبي داود» (٣٠٤٩).

قال أبو عبيد (١): فالعاشر الذي يأخذ الصدقة بغير حقها، كما جاء في الحديث مرفوعًا وقد تقدم. وكذلك وجه حديث ابن عمر: أن عمر لم يأخذ العشور، إنما أراد هذا ولم يُرِد الزكاة. وقد كان عمر وغيره من الخلفاء يأخذونها عند الأعطية. وكذلك حديث زياد بن حُدَيرٍ: ما كنا نعشر مسلمًا ولا معاهدًا، أراد: أنا كنا نأخذ من المسلمين ربع العشر، ومن أهل الذمة نصف العشر.

قال (٢): وكان مذهب عمر فيما وضع من ذلك: أنه كان يأخذ من المسلمين الزكاة، ومن أهل الحرب العشر تامَّا؛ لأنهم كانوا يأخذون من تجار المسلمين مثله إذا قدموا بلادهم، فكان سبيله في هذين الصنفين بيِّنًا واضحًا.

قال (٣): وكان الذي يُشكِل عليّ وجهُه أخْذَه من أهل الذمة، فجعلتُ أقول: ليسوا بمسلمين فتؤخذ منهم الصدقة، ولا من أهل الحرب فيؤخذ منهم مثل ما أخذوا منا، فلم أدْرِ ما هو، حتىٰ تدبّرتُ فوجدتُه إنما صالح على ذلك صلحًا سوى جزية الرؤوس وخراج الأرضين.

حدثنا الأنصاري، عن سعيد بن أبي عَروبة، عن قتادة، عن أبي مِجْلَزٍ قال: بعث عُمَرعمَّارًا وابن مسعودٍ وعثمان بن حُنيفٍ إلىٰ الكوفة، ثم ذكر

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۱/ ۲۰۱).

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١/٣/١). والكلام مستمر.

حديثًا فيه طولٌ قال: فمسح عثمان الأرض، فوضع عليها الخراج، وجعل في أموال أهل الذمة التي يختلفون بها: من كل عشرين درهمًا درهمٌ، وجعل على رؤوسهم \_ وعطّل من ذلك النساء والصبيان \_ أربعةً وعشرين، وكتب بذلك إلىٰ عمر رَضَاً يَنّهُ عَنْهُ فأجازه (١).

قال أبو عبيد (٢): فأرى الأخذ من تجّارهم في أصل الصلح، فهو الآن حق المسلمين عليهم. وكذلك كان مالك بن أنسٍ يقول، حدثنيه عنه يحيى بن بُكيرٍ، قال (٣): إنما صولحوا على أن يَقَرُّوا ببلادهم، فإذا مرُّوا بها للتجارات أُخِذ منهم كلما مرُّوا.

حدثنا معاذ بن معاذ، عن ابن عون، عن أنس بن سيرين قال: بعث إليّ أنس بن سيرين قال: بعث إليّ أنس بن مالك رَضَّ اللّهُ عَنْهُ فأبطأتُ عليه، ثم بعث إليّ فأتيته، فقال: إن كنتُ لأرى أني لو أمرتُك أن تَعضَ على حجر كذا وكذا ابتغاءَ مرضاتي لفعلت؛ اخترتُ لك عين عملي (٤) فكرهته؟ إني أكتب لك سنة عمر رَضَّ اللّهُ عَنْهُ. قلت: اكتب لي سنة عمر، فكتب: يؤخذ من المسلمين من كل أربعين درهمًا درهم،

<sup>(</sup>١) «الأموال» (١٤٧٢)، وقد تقدُّم (ص١٥٠) بلفظ أطول.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الموطأ» (١/ ٣٧٧).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «غير عملي». والتصويب من «الأموال». وكان أنس بن مالك تولَّىٰ الصدقات والعشور لعمر، ثم لمَّا ولي أنس أعمال أهل البصرة لابن الزبير استعمل أنس بن سيرين على العشور.

ومن أهل الذمة من كل عشرين درهمًا درهمٌ، وممن لا ذمَّة له من كل عشرة دراهم درهمٌ، قلت: ومن لا ذمة له؟ قال: الروم، كانوا يقدمون الشام(١).

حدثنا أبو معاوية، عن الأعمش، عن إبراهيم بن مهاجرٍ، عن زياد بن حُديرٍ قال: استعملني عمر على العُشر، وأمرني أن آخذ من تجار أهل الحرب العشر، ومن تجار المسلمين ربع العشر، ومن تجار المسلمين ربع العشر، (٢).

وقال مالك عن ابن شهابٍ عن السائب بن يزيد قال: كنت عاملًا علىٰ سوق المدينة في زمن عمر، فكنا نأخذ من النَّبط العُشر (٣).

وقال مالك عن ابن شهابٍ عن سالم بن عبد الله عن أبيه قال: كان عمر يأخذ من النَّبط من الزيت والحنطة نصف العشر؛ لكي يكثر الحمل إلى المدينة، ويأخذ من القُطْنية العُشرَ (٤).

ولهذا ذهب مالك إليه اتباعًا لعمر.

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۱٤٧٤)، وأخرجه أبو يوسف في «الخراج» (۳۰۸) وعبد الرزاق (۱۰۱۱۲، ۷۰۷۲) وابن سعد في «الطبقات» (٥/ ٣٣٤) والطحاوي في «معاني الآثار» (۲/ ۳۲) والبيهقي (٩/ ۲۱۰) من طرق عن أنس بن سيرين.

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١٤٧٥)، وقد تقدَّم (ص١١١، ٢١٥) بنحوه.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١٤٧٨) عن إسحاق بن عيسىٰ عن مالك به. وهو في «الموطأ» (٢٦٤).

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١٤٧٩) من طرق عن مالك به. وهو في «الموطأ» (٧٦٣). والقطنية: ما يُدَّخر في البيت من الحبوب ويُطبخ، مثل العدس.

وكتب عمر بن عبد العزيز إلى عامله بمصر: من مرَّ بك من أهل الذمة فخُذْ مما يديرون في التجارات من أموالهم من كل عشرين دينارًا دينارًا، وما نقص فبحساب ذلك حتى يبلغ عشرة دنانير، فإن نقصت ثُلُثَ دينارٍ فلا تأخذ منها شيئًا، واكتبْ لهم بما تأخذ كتابًا إلى مثله من الحول (١).

وقال عبد الله بن محمد بن زياد بن حُدَير: كنت مع جدي زياد بن حُدَيرٍ على العشور، فمرَّ نصراني بفرسٍ فقوَّموه عشرين ألفًا، فقال: إن شئت أعطيتنا أَلْفَين (٢) وأخذتَ الفرس، وإن شئت أعطيناك ثمانية عشر ألفًا (٣).

قال أبو عبيد (٤): وإنما فعل عمر في العشر ما فعل لمصالحته إياهم عليه، ولم يكن ذلك بعهد النبي عليه الذين صالحهم لم يكن شَرَطَ عليهم منه شيئًا، وكذلك دهر أبي بكرٍ، وإنما فُتِحت بلاد العجم في زمن عمر، فلذلك كان الذي كان.

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۱٤۸۰) من طريق مالك \_ وهو في «الموطأ» (۲۹۰) \_ عن يحيى بن سعيد الأنصاري، عن رُزيق بن حيَّان (عامل عمر على مصر) به. وأخرجه أبو عبيد (۱٤۸۱) وعبد الرزاق (۱۹۲۷) وابن أبي شيبة (۹۹۷۱) من طرق أخرى عن يحيى بن سعيد به.

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «العين»، تحريف.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١٤٨٢)، وأخرجه أيضًا ابن أبي شيبة (١٠٦٨٥) وابن زنجويه (١١٦)، من طرق عن سفيان الثوري عن عبد الله بن محمد بن زياد به.

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١/٢٠٦).

قال الشعبي: أول من وضع العشر في الإسلام عمر رَضَاًيُّنَّهُ عَنْهُ (١).

قال أبو عبيد (٢): وكان ابن شهابٍ يتأوَّل علىٰ عمر فيه شيئًا غيرُه أحبُّ إلينا منه.

حدثنا إسحاق بن عيسى، عن مالك بن أنس رحمه الله تعالى قال: سألتُ ابن شهابٍ لِمَ أخذ عمر العشر من أهل الذمة؟ فقال: كان يؤخذ منهم في الجاهلية فأقرَّهم عمر على ذلك (٣).

قال أبو عبيد (٤): والوجه الأول الذي ذكرناه من الصلح أشبه بعمر وأولى به، وبه كان يقول مالك بن أنسِ نفسه.

وقال الإمام أحمد: حدثنا سفيان عن هشام عن أنس بن سيرين قال: بعثني أنس بن مالك على العشور، فقلت: تبعثني إلى العشور من بين عُمَّالك؟ فقال: أما ترضى أن أجعلك على ما جعلني عليه عمر بن الخطاب رَضَّ اللَّهُ عَنَهُ؟ أمرني أن آخذ من المسلمين ربع العشر، ومن أهل الذمة نصف العشر (٥).

<sup>(</sup>١) «الأموال» (١٤٨٣)، وأخرجه أيضًا ابن أبي شيبة (٣٦٩٥٠).

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١٤٨٤)، وهو في «الموطأ» (٧٦٥).

<sup>(</sup>٤) «الأموال» (١/٢٠٦).

<sup>(</sup>٥) «الجامع» للخلال (١/ ١٥٠)، وأخرجه البيهقي (٢ / ٢٠٩) من طريق آخر عن سفيان بن عُيينة به. وقد روي نحوه من طرق أخرى عن أنس بن سيرين، وقد سبق بعضها (ص٢١٩).

### فصل

إذا عرف هذا فاختلف الأئمة في ذلك: هل يؤخذ من الذمي والحربي أم يختص الأخذ بالحربي؟

فقال الشافعي (١) رحمه الله تعالى: لا يؤخذ من الذمي شيء، وإن اضطرب في بلاد الإسلام كلها غير الحجاز، فإن الجزية أثبتت له الأمان العام على نفسه وأهله وماله في المقام والسفر. فإن دخل إلى أرض الحجاز فينظر في حاله: فإن كان دخوله لرسالة أو نقل ميْرة (٢) أذن له [الإمام] بغير شيء، وإن كان لتجارة لا حاجة بأهل الحجاز إليها لم يأذن له إلا أن يشترط عليه عوضًا بحسب ما يراه، والأولى أن يشترط عليه نصف العشر؛ لأن عمر رضَيُليّنَهُ عَنْهُ شرط نصف العشر على من دخل الحجاز من أهل الذمة.

وأما الحربي فإن دخل إلينا لتجارةٍ لا يحتاج إليها المسلمون لم يأذن له الإمام إلا بعوضٍ يشرطه، ومهما شرط جاز، ويستحب أن يشرط العشر ليوافق فعل عمر. وإن أذن مطلقًا من غير شرطٍ لم يؤخذ منه شيء، لأنه أمانٌ من غير شرطٍ، فهو كالهدنة.

قال: ويحتمل أن يجب عليه العشر؛ لأن عمر رَضَيَلَيُّهُ عَنْهُ أَخذه، هذا نصه (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۳/ ۲۲۹).

<sup>(</sup>٢) الميرة: الطعام.

<sup>(</sup>٣) لم أجد هذا النصّ في كتاب «الأم» وغيره. وانظر معناه في «الأم» (٥/ ٤٩٢).

وأما أصحابه فتصرفوا في مذهبه وقالوا(١): أما المعاهد فإذا دخل بلاد الإسلام تاجرًا أخذ منه عشر ماله، وإن دخل بلاد الإسلام من غير تجارة بأن أمّنه مسلم، فإن دخل غير الحجاز لم يطالب بشيء وإن دخل الحجاز بأمان مسلم فهل يطالب وإن لم يكن تاجرًا فيه وجهان لأصحاب الشافعي.

قالوا: وهل يفتقر أخذ العشر إلى شرط الأمام أو يكفي فيه شرط عمر بن الخطاب رَضِيَالِيَّهُ عَلَىٰ وجهين.

قالوا: وإذا رأى الإمام أن يحطَّ من العشر في صنفٍ تدعو الحاجة إليه جاز، وإن رأى حط العشر بالكلية لتتسع المكاسب، فهل له ذلك؟ على وجهين: أحدهما: يجوز مراعاةً للمصلحة. والثاني \_ وهو الأصح \_: لا يجوز، بل لا بد من أخذ شيء وإن قل.

وهل له أن يزيد على العشر إذا رأى فيه المصلحة؟ فيه وجهان.

قالوا: وإذا أخذ منه العشر في مالٍ ثم عاد به في تلك السنة لم يكرر عليه الأخذ؛ لأن ذلك بمثابة الجزية على رقبته، فإن وافي بمالٍ آخر غيره في ذلك العام أخذنا عشره.

قالوا: فإن كان المال المتردد به إلى الحجاز فهل يؤخذ منه كرَّةً ثانيةً في العام؟ فيه وجهان. فهذا تحصيل مذهب الإمام الشافعي رَخِوَاللَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «نهاية المطلب» (۱۸/ ٦٦ - ٦٨)، و «الوسيط» للغزالي (٧/ ٧٦، ٧٧)، و «روضة الطالبين» (١/ ٣١٩، ٣٢٠).

وأما مذهب الإمام مالك (١) رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ فيؤخذ العشر عنده من بضائع تجَّار [أهل] الحرب.

وأما الذمي فإن اتجر في بلده لم يُطالَب بشيء، وإن اضطرب في بلاد الإسلام أُخذ منه العشر كلما دخل ولو مرارًا في السنة، من المال الصامت والرقيق والطعام والفاكهة وغيرها مما يتجر فيه.

ثم اختلف قول ابن القاسم وقول عبد الملك بن حبيبٍ في المأخوذ: هل هو عُشْر ما يعوضه؟ وهو رأي ابن حبيبٍ، أو عشر ما يعوضه؟ وهو رأي ابن القاسم.

قالوا: وسبب الاختلاف: هل المأخوذ منهم لحقّ الوصول إلى البلد الثاني أو لحقّ الانتفاع فيه؟

قالوا: ويتخرج على هذا فرعان:

أحدهما: لو دخلوا ببضاعةٍ أو عينٍ ثم أرادوا الرجوع قبل أن يبيعوا ويشتروا، فابن حبيبٍ يوجب عليهم العشر كالحربيين، وابن القاسم لا يوجبه؛ لأنهم لم ينتفعوا فيه.

الفرع الثاني: لو دخلوا بإماء فابن حبيب يمنعهم من وطئهن واستخدامهن، ويحول بينهم وبينهن، لأنه يرئ المسلمين شركاءهم. وابن القاسم لا يرئ المنع، ولا يحول بينهم وبينهن (٢)، إذ لا يرئ الشركة.

<sup>(</sup>١) انظر: «عقد الجواهر الثمينة» (١/ ٤٨٩ - ٤٩١) والزيادة منه.

 <sup>(</sup>۲) «لأنه يرئ... وبينهن» ساقطة من المطبوع، وهي ثابتة في الأصل ومصدر المؤلف
 (عقد الجواهر).

ولو باعوا في بلدٍ ثم اشتروا فيه لم يؤخذ منهم إلا عشر واحدٌ، ولو باعوا في أفقٍ ثم اشتروا بالثمن في أفقٍ آخر أُخِذ منهم عُشرانِ.

قالوا: ويُخفَّف عن أهل الذمة فيما حملوه إلى مكة والمدينة من الزيت والحنطة خاصة، فيؤخذ منهم نصف العشر. هذا المشهور عن مالك. وروى ابن نافع عنه أنه يؤخذ منهم العشر كاملًا، كما لو حملوا ذلك إلى غيرهما أو حملوا غيرهما إليهما.

وإذا دخل الحربي بأمانٍ مطلقٍ أُخذ منه العشر، لا يزاد عليه، وتجوز مُشارطتُه على أكثر من ذلك عند عقد الأمان على الدخول.

ولو تَجَر بالخمر والخنزير وما يحرم علينا، فروى ابن نافع عن مالك: يتركونه حتى يبيعوه (١)، فيؤخذ منهم عُشر الثمن. فإن خِيفَ من خيانتهم في ذلك جُعل معهم أمينٌ.

قال ابن نافع: وذلك إذا جلبوه إلى أهل الذمة، لا إلى أمصار المسلمين التي لا ذمة فيها.

وفي «الواضحة» لعبد الملك بن حبيبٍ: إذا نزل الحربي بخمرٍ أو خنزيرٍ أراق الإمام الخمرَ وقتل الخنزير، ولم يُنزِلهم مع بقائهما.

قال سحنونُّ: وإذا اشترى الذمي فأُخِذ منه العشر، ثم استُحِقَّ ما بيده أو ردّه بعيبٍ= رجع بالعشر.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «حتى يبيعونه». والمثبت من «عقد الجواهر».

قال أشهب: ولو ثبت أن على الذمي دَينًا لمسلم لم يؤخذ منه عُشر، وإن ادَّعاه لم يُصدَّق بمجرد قوله، ولا يسقط بثبوته لذمي.

هذا تفصيل مذهب مالك رحمه الله تعالى.

### فصل

وأما تفصيل مذهب أحمد (١)، فقال الميموني: قلت لأبي عبد الله: من أين أخذوا [من] أموال أهل الذمة \_ إذا تَجَروا فيها \_ الضِّعف؟ على أيِّ سنةٍ هو؟ قال: لا أدري، إلا أنه فِعْل عمر بن الخطاب رَضَالِلَلَهُ عَنْهُ. ثم قال: تُؤخذ منا زكاتنا ربع العشر، ويُضعَف عليهم فيُؤخذ منهم نصف العشر.

قال الميموني: وقرأت على أبي عبد الله: وإن اتَّجروا \_ يعني أهل الذمة \_ بأموالهم بين أظهرنا هل لنا فيها شيء؟ فأملىٰ عليَّ: ليس فيها شيء، وإنما يؤخذ منهم إذا مرُّوا بتجارتهم علينا.

قال صالح بن أحمد: قلت لأبي: تجب على اليهودي والنصراني الزكاة في أموالهم؟ قال: لا تجب عليهم، ولكن إذا مرُّوا بالعاشر فإن كان أهل الذمة أخذ منهم نصف العشر، من كل عشرين دينارًا دينارٌ، يعني: فإذا نقصت من العشرين فليس عليه فيها شيء، ولا تؤخذ منهم إلا مرةً واحدةً، ومن المسلم من كل أربعين دينارًا دينارٌ.

قال الميموني: وقرأت على أبي عبد الله: وما عليهم \_ يعني أهل الذمة \_

<sup>(</sup>١) انظر: «الجامع» للخلال (١/ ١٣٤ - ١٣٧). والروايات الآتية منه.

في أموالهم التي يتجرون فيها إذا مرُّوا بها علينا؟ فأملىٰ عليَّ: السنة مرةً. كذا يروي إبراهيم النخعي عن عمر: أن لا يأخذ في السنة إلا مرةً.

قال حنبل: سمعت أبا عبد الله يقول: أهل الذمة إذا تَجَروا من بلدٍ إلىٰ بلدٍ أُخِذ منهم الجزية ونصف العشر، فإذا كانوا في المدينة لم يؤخذ منهم إلا الجزية، وعلى المسلمين ربع العشر، من كل أربعين درهمًا درهمٌ.

وقال أبو الحارث: كتبت إلى أبي عبد الله أسأله عن النصراني واليهودي إذا مرُّوا على العاشر كم يأخذ منهم (١)؟ قال: يؤخذ منهم نصف العشر من كل عشرين دينارًا دينارٌ، قلت: فإن كان مع الذمي عشرة دنانير؟ قال: يؤخذ منه نصف دينار، قلت: فإن كان أقلَّ من عشرة دنانير؟ قال: إذا نقصت لم يؤخذ منه شيء؟

قال أبو الحارث: وقلت لأبي عبد الله: إذا مرَّ أهل الذمة بالعاشر مرتين يؤخذ منهم في السنة إلا مرةً واحدةً وإخذ منهم في السنة إلا مرةً واحدةً وإن مرُّوا بالعاشر مرارًا. قلت: فما أُخذ من أهل الذمة فهي زكاة أموالهم؟ قال: ليس علىٰ أهل الذمة زكاةٌ، ولكن إذا مرُّوا بالعاشر عشَرَهم في السنة مرةً واحدةً.

وقال سندي: قال أبو عبد الله في الذمي يمرُّ بالعاشر: يأخذ منه نصف العشر، فقيل: في كم يؤخذ منه؟ قال: إذا كان معه نصف ما يجب علىٰ المسلمين فيه، قال: ولا يؤخذ منهم في السنة إلا مرةً، هكذا هو في الحديث.

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «إذا مرًّا... يأخذ منهما» خلاف الأصل و «الجامع» للخلال.

وقال الميموني: قال أبو عبد الله: يؤخذ من أموال أهل الذمة إذا تَجَروا فيها قُوِّمَتْ عليهم، ثم أُخِذ منهم زكاتها مرتين، يُضعف عليهم لقول عمر رضَيَّيَّكُ عَنْهُ: أَضْعِفْها عليهم، فمن الناس من شبَّه الزرع بهذا.

وقال إسحاق بن منصور: قلت لأبي عبد الله: قول ابن عباس رَضَالِللهُ عَنْهُا: في أموال أهل الذمة العفو، فقال: عمر رَضَالِللهُ عَنْهُ جعل عليهم ما بلغك، كأنه لم يرر ما قال ابن عباس.

وروى الإمام أحمد (١) بإسناده قال: جاء شيخٌ نصراني إلى عمر رَضَيَليّهُ عَنْهُ فقال: إن عاملك عشر ني في السنة مرتين، قال: ومن أنت؟ قال: هو (٢) الشيخ النصراني، قال عمر رَضَيَليّهُ عَنْهُ: أنا الشيخ الحنيفي (٣). ثم كتب إلى عامله: أن لا تعشروا في السنة إلا مرةً. وأن (٤) الجزية والزكاة إنما تؤخذ في العام مرةً.

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۱/ ۱۶۸) من طريق صالح بن الإمام أحمد عن أبيه بإسناده عن إبراهيم النخعي مرسلًا، وكذا أخرجه ابن أبي شيبة (۱۰ ۲۹۲). وقد وصله أبو يوسف في «الخراج» (۳۰۳) ويحيي بن آدم (۲۱۱) ـ ومن طريقه البيهقي (۹/ ۲۱۱) ـ وأبو عُبيد في «الأموال» (۱۶۹۲) من طرق عن زياد بن حُدير \_ وهو العامل المشكو منه عن عمر.

<sup>(</sup>٢) كذا، ولفظ أحمد وغيره: «أنا»، ولكن لقبح الكلمة حوَّله المؤلف إلى الغيبة. ومثله حديث سعيد بن المسيب عن أبيه أنه لمَّا حضرت أبا طالب الوفاةُ كان آخر ما كلّمهم: «هو على ملّة عبد المطلب». أخرجه البخاري (١٣٦٠) ومسلم (٢٤).

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل. وفي «الجامع» وغيره من المصادر: «الحنيف».

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل. وفي «المغني» (٢٣١/١٣): «ولأن»، فهو تعليل آخر، وليس جزءًا من مكتوب عمر.

# فصل(١)

ومتى أُخذ منهم ذلك مرةً كُتِب لهم حجةٌ بأدائهم، لتكون وثيقةً لهم، وحجةً على من يمرُّون به فلا يَعْشِرهم مرةً ثانيةً، وإن مرَّ ثانيةً (٢) بأكثر من المال الذي أخذ منه أخذ من الزيادة وحدها؛ لأنها لم تُعشر.

ولا يؤخذ منهم من غير مال التجارة شيء، فلو مرَّ بالعاشر منهم منتقلٌ ومعه أموالُه أو سائمةٌ لم يؤخذ منه شيء، نص عليه أحمد (٣).

وإن كانت ماشيته للتجارة أخذ منه نصف عشرها.

واختلفت الرواية (٤) في القدر الذي يؤخذ منه نصف العشر، فروئ عنه صالحٌ: من كل عشرين دينارًا دينارٌ، يعني: فإذا نقص من العشرين فليس عليه شيء؛ لأن ما دون النصاب لا يجب فيه زكاةٌ على المسلم ولا على التغلبي، فلا يجب فيه شيء على الذمي، كما فيما دون العشرة.

وروي عنه: أنَّ في العشرة نصفَ مثقال، وليس فيما دونها شيء كما تقدم لفظه في رواية أبي الحارث؛ لأن العشرة مالٌ يبلغ واجبه نصف دينار، فوجب فيه كالعشرين في حق المسلم، ولأنه مالٌ يُعْشَر فوجب في العشرة منه كمالِ الحربي، هذا مذهبه المنصوص عنه.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۳/ ۲۳۱).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «وان من يأتيه» تحريف. والتصويب من «المغني».

<sup>(</sup>٣) كما في «المغنى» (١٣/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق.

وخالف ابن حامد نصَّه فقال (١): يؤخذ عُشر الحربي ونصف عُشر الذمي مما قلَّ أو كثر. لأنَّ عمر قال (٢): «خذ من كل عشرين درهمًا درهمًا»، ولأنه حقُّ عليه، فواجبٌ في قليل المال وكثيره، كنصيب المالك في أرضه التي عامله عليها.

وهذا ضعيفٌ جدًّا، والمراد بقول عمر بيان القدر المأخوذ، لا عموم المأخوذ، لا عموم المأخوذ (٣) منه في كل قليل وكثير، كقول النبي عَيْقَةَ: «في الرِّقَةِ (٤) ربعُ العُشْر»(٥)، وقوله: «فيما سَقَتِ السماء العُشْرُ»(٦).

## فصل(٧)

واختلفت الرواية عن أحمد في الذمي يمرُّ على العاشر بخمرٍ أو خنزيرٍ، فقال في موضع: قال عمر: وَلُّوهم بيعَها، لا يكون إلا على الآخذ منه. يعني: من ثمنه، وقد ذكرنا نصَّه في الجزية وقول عمر. ووافقه على ذلك مسروقُ والنخعي ومالك وأبو حنيفة ومحمد في الخمر خاصةً.

<sup>(</sup>١) كما في المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «قال ابن عمر قال». والتصويب من «المغني».

<sup>(</sup>٣) «لا عموم المأخوذ» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٤) الرقة: الفضة.

<sup>(</sup>٥) قطعة من كتاب أبي بكر لأنس بن مالك لما وجهه إلى البحرين، أخرجه البخاري (١٤٥٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (١٤٨٣) من حديث ابن عمر رَضَالِتُهُ عَنْهُا.

<sup>(</sup>V) انظر: «المغني» (۱۳/ ۲۳۲).

وذكر القاضي(١) أن أحمد نصَّ علىٰ أنه لا يؤخذ منها شيء.

وقد ذكرنا ذلك وأن المسألة رواية واحدةٌ، وأن أحمد إنما منع الأخذ من أعيانها لا من أثمانها، وهو الذي قال فيه عمر بن عبد العزيز: الخمر لا يعشرها مسلم. وهو الذي أنكره عمر بن الخطاب على عتبة بن فرقد حين بعث إليه بأربعين ألفَ درهم صدقة الخمر، فكتب إليه عمر: بعثت إليّ بصدقة الخمر، وأنت أحقُّ بها من المهاجرين، والله لا استعملتك على شيء بعدها، فنزعَه.

قال أبو عبيد (٢): ومعنى قول عمر: «ولُّوهم بيعَها، وخذوا أنتم من الثمن» أن المسلمين كانوا يأخذون من أهل الذمة الخمر والخنازير من جزيتهم وخراج أرضهم بقيمتها، ثم يتولَّىٰ المسلمون بيعَها، فأنكره عمر، ثم رخَّص لهم أن يأخذوا من أثمانها إذا كان أهل الذمة هم المتولِّين بيعَها.

وذكرنا حديث سُويد بن غَفَلة أن بلالًا قال لعمر: إنَّ عُمَّالك يأخذون الخمر والخنازير في الخراج، فقال: لا تأخذوها منهم، ولكن ولُوهم بيعَها وخُذوا أنتم من الثمن (٣).

قال أصحابنا (٤): ويجوز أخذ ثمن الخمر والخنزير منهم عن جزية

<sup>(</sup>١) أي أبو يعلى. والكلام في «المغنى».

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١/ ١١٠).

<sup>(</sup>٣) تقدَّم (ص٩٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: «المغنى» (١٣/ ٢٣٣).

رؤوسهم وخراج أرضهم، احتجاجًا بقول عمر هذا؛ ولأنها من أموالهم التي نُقِرُّهم علىٰ اقتنائها والتصرُّف فيها، فجاز أخذُ أثمانها منهم كأثمان ثيابهم.

قلت: ولو بذلوها في ثمن مبيع أو إجارة أو قرضٍ أو ضمانٍ أو بدلِ مُتلَفٍ جاز للمسلم أخذها، وطابتْ له.

قالوا<sup>(۱)</sup>: وإذا مرَّ الذمي بالعاشر وعليه دينُّ بقدر ما معه أو ينقص<sup>(۲)</sup> عن النصاب، فظاهر كلام أحمد أن ذلك يمنع أخذَ نصف العُشر منه ؛ لأنه حتُّ يُعتبر<sup>(۳)</sup> له مال النصاب والحول، فيمنعه الدين كالزكاة. ولا يُقبل قوله إلا ببينةٍ من المسلمين.

وإن مرَّ بجاريةٍ فادعىٰ أنها ابنته أو أخته ففيه روايتان(٤):

إحداهما: يقبل قوله؛ لأن الأصل عدم ملكه فيها.

والثانية: لا يُقبل [إلا ببينة]، لأنها في يده فأشبهت بهيمته.

قال أبو الحارث(٥): كتبتُ إلى أبي عبد الله وسألته، فقلت: نصراني مرَّ

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱۳/ ۲۳۳).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «بنقصه». والمثبت كما في «المغني».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «يعيد». والمثبت من «المغني».

<sup>(</sup>٤) كما في «المغني» (١٣/ ٢٣٣). ومنه الزيادة.

<sup>(</sup>٥) «الجامع» للخلال (١٩٩).

بعشّارٍ ومعه جاريةٌ، فقال: ابنتي أو أهلي؟ قال: يصدِّقه، ولا يصدِّقه في أن يقول: عليَّ دينٌ.

وقال يعقوب بن بختان (١): قال أبو عبد الله في الذمي يمرُّ بالعشَّار فيقول: عليَّ دينُّ، قال: لا يُقبل منه. قيل: فإن كان معه جاريةٌ فقال: هي أهلي أو أختي؟ قال: هو واحدٌ.

قال الخلال<sup>(٢)</sup>: أشبه القولين لأبي عبد الله ما قال أبو الحارث: يصدِّقه في الجارية ولا يصدِّقه في الدين، وعلىٰ هذا العمل من قوله.

قلت: والفرق بينهما أن الأصل عدم الدَّين، والأصل عدم المِلْك في الجارية، وبالله التوفيق.

#### فصل

فهذا مذهبه في الذمي. وأما الحربي المُعاهَد فإنه يؤخذ منه العشر.

قال حنبلٌ (٣): سمعت أبا عبد الله يقول: من كان من أهل الحرب فعليهم العشر، في السنة مرةً واحدةً. ومراده بأهل العهد أهل الذمة.

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۲۰۰).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٢٠١). ومنه الزيادة.

وقال الميموني<sup>(۱)</sup>: وسألت أبا عبد الله فأملى عليَّ: على أهل الحرب العشرُ، حديث أنس بن مالك<sup>(۲)</sup>.

وقال صالحٌ (٣): قال أبي: أهل الحرب إذا مرُّوا بالعشَّار أخذ منهم العُشر، من العشرة واحدًا. وفي موضع آخر قال: قلت لأبي: كم يُؤخذ من أهل الحرب؟ قال: العُشر؛ من كل عشرة دنانير دينارٌ.

قلت (٤): حديث عمر: «كم يأخذون منكم إذا قدمتم [عليهم؟ قالوا: العُشر» (٥). قال: خذ منهم العُشر على حديث أنس].

حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا سعيد، عن قتادة، عن أنس أن عمر بعثه أميرًا أو مصدِّقًا، وأمره أن يأخذ من المسلمين: من كل أربعين درهمًا درهمًا، ومن أهل الحرب: من كل عشرين درهمًا درهمًا، ومن أهل الحرب: من كل عشرة واحدًا(٢).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل و «الجامع». وفي المطبوع: «كما في حديث أنس بن مالك عن عمر».

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٣٠٢).

<sup>(</sup>٤) القائل الخلال في المصدر السابق، ومنه الزيادة.

<sup>(</sup>٥) تقدَّم (ص ١٥٠) وسيأتي مرَّة أخرى قريبًا. وفي إسناده انقطاع، ولعله لذا قال أحمد: إن المعوَّل إنما هو علىٰ حديث أنس عن عمر.

<sup>(</sup>٦) «الجامع» (٢٠٤)، وقد تقدُّم (ص٢١٩، ٢٢٢) من رواية أنس بن سيرين عن أنس.

ويؤخذ منهم العشر في جميع أموال التجارة.

وقال القاضي (٢): إذا دخلوا بمِيْرةٍ بالناس إليها حاجةٌ أُذِن لهم في الدخول بغير عُشرٍ، ليكثر على المسلمين. وهذا مذهب الشافعي، ومنصوصُ أحمد وعمر بخلافه.

وقد روئ مالك عن الزهري عن سالم عن أبيه عن عمر أنه كان يأخذ من النَّبُط من القُطْنِيَّة (٣) العُشر، ومن الحِنطة والزيت (٤) نصف العشر، ليكثر الحملُ إلى المدينة (٥).

ولكن إذا رأى الإمام التخفيفَ عنهم لهذه المصلحة أو التركَ بالكلية فله ذلك. وهذا عارضٌ، لا أنه ترك تعشير المِيْرة بالكلية.

# فصل(٦)

ويؤخذ العشر من كل تاجر (٧) صغير أو كبير ذكرًا أو أنثى.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۳/ ۲۳٥).

<sup>(</sup>٢) كما في المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) هي ما يُدَّخر في البيت من الحبوب ويطبخ مثل العدس. وتقدم تفسيرها.

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل و «الموطأ». وفي «المغنى»: «والزبيب».

<sup>(</sup>٥) «الموطأ» (١/ ٣٧٧، ٣٧٨). وتقدم.

<sup>(</sup>٦) انظر: «المغني» (١٣/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٧) في «المغني»: «ويؤخذ العشر من كل حربي تاجر، ونصف العشر من كل ذمي تاجر».

وقال القاضي (١): ليس على المرأة عشر ولا نصفُ عشر (٢)، سواءٌ كانت حربيةً أو ذمِّيةً، لكن إن دخلتِ الحجازَ عُشِرتْ؛ لأنها ممنوعةٌ من الإقامة به.

وهذا التفصيل لا يوجد في شيء من نصوص أحمد البتة، ولا تقتضيه أصوله؛ لأنه يأخذ الصدقة من نساء بني تغلب وصبيانهم.

والأحاديث في هذا الباب عن الصحابة ليس فيها تفريقٌ بين ذكر أو أنثى ولا بين صغيرٍ وكبيرٍ، وليس هذا بجزيةٍ، وإنما هو حقٌّ يختصُّ بمال التجارة، فيستوي فيه الرجل والمرأة كالزكاة.

## فصل (٣)

ولا يُعشَرون في السنة إلا مرةً واحدةً، ولا يؤخذ من أقلَّ من عشرة دنانير، نصَّ عليهما أحمد.

وحُكي عن ابن حامد (٤): نأخذ من الحربي كلما دخل إلينا من قليل المال أو كثيره. وهذا قول بعض الشافعية، وهو مخالفٌ لنصِّ عمر ونصِّ أحمد كما تقدم.

<sup>(</sup>١) كما في «المغنى».

<sup>(</sup>٢) «ولا نصف عشر» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغني» (١٣/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٤) كما في «المغني».

### فصل

وإن جاء الحربي منتقلًا إلينا بأهله وماله لم نأخذ منه شيئًا إلا من تجارةٍ معه، نص على ذلك أحمد (١).

### فصل

ويؤخذ منهم العشر، سواءٌ أخذوه منّا إذا دخلنا إليهم أو لم يأخذوه، في ظاهر المذهب(٢).

وعن أحمد رواية أخرى: أنهم إن كانوا يأخذون منّا إذا دخلنا إليهم، وإلا فلا.

### فصل

وأما تفصيل مذهب أبي حنيفة وأهل العراق رحمهم الله تعالى، فقال أبو حنيفة (٣): لا نأخذ منهم شيئًا إلا أن يكونوا يأخذون منا فنأخذ منهم مثله، فنأخذ منهم ذلك على وجه القصاص.

وحجة هذا القول حديث أبي مِجلَزٍ أنه قال: قيل لعمر: كيف نأخذ من أهل الحرب إذا قدموا علينا؟ قال: كيف يأخذون منكم إذا دخلتم إليهم؟

<sup>(</sup>۱) انظر: «الجامع» للخلال (۱/ ١٤٠)، و «المغني» (۱۳/ ۲۳۱).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱۳/ ۲۳۳).

<sup>(</sup>۳) انظر: «المغنى» (۱۳/ ۲۳۳).

قالوا: العشر، قال: فكذلك خذوا منهم (١).

وقال زياد بن حُديرٍ: كنا لا نَعْشِر مسلمًا ولا معاهدًا. قيل: من كنتم تَعْشِرون؟ قال: كفار (٢) أهل الحرب، نأخذ منهم كما يأخذون منا (٣).

ولا يؤخذ منهم شيء حتى يبلغ مائتي درهم (٤).

قالوا: فإن [قال: ] عليَّ دَينٌ، أو ليس هذا المال لي، وحلف عليه= صُدِّق علىٰ ذلك ولم يؤخذ منه شيء.

قالوا: وإنما يؤخذ من الصامت والمتاع والرقيق، وما أشبهه (٥) من الأموال التي تبقى في أيدي الناس، فإذا مرَّ بالفواكه وأشباهها التي لا بقاء لها فإنه لا يؤخذ [فيها] منه شيء.

قالوا: ولا يؤخذ من المال الواحد أكثر من مرةٍ واحدةٍ في السنة، وإن مرَّ

<sup>(</sup>۱) تقدَّم (ص ۱۵۰)، ورواية أبي مجلز عن عمر مرسلة. وله شاهد عند عبد الرزاق (۱) تقدَّم (ص ۱۵۰)، من رواية ابن أبي نجيح عن عمر، وهو منقطع أيضًا، بل الظاهر أنه مُعضل.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل و «المغني». وتقدم (ص٢٢٠) بلفظ: «تجّار». وهو أولى.

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (١/ ١٥٠) من رواية عبد الرحمن بن معقل عن زياد بن حُدير، وقد تقدَّم من رواية إبراهيم بن مهاجر عن زياد بنحوه (ص٢٢٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الأموال» (٢٠٦/٢). والأقوال الآتية منقولة منه، كما سيصرِّح بذلك المؤلف.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «وما اسربه». والتصويب من «الأموال».

به مرارًا.

وكان سفيان الثوري يقول: لا يؤخذ منه شيء حتى يبلغ مائة درهم، فإذا بلغ مائة درهم أُخذ منه نصف العشر فيه، وبمقدار النصاب، وبقدر الواجب.

قال أبو عبيد (١) بعد أن حكى بعض هذه الأقوال: وكل هذه الأقوال لها وجوةٌ:

فأما الذين قالوا من أهل العراق: إنه لا يؤخذ من الذمي شيء حتى يبلغ ماله مائتي درهم، فإنهم شبّهوه بالصدقة، ذهبوا إلى أن عمر رَضِّ لِللّهُ عَنْهُ حين سمّى ما يجب في أموال الناس التي تُدار للتجارات، إنما قال: يُؤخذ من المسلمين كذا، ومن أهل الذمة كذا، ومن أهل الحرب كذا، ولم يوقّت في أدنى مبلغ المال وقتًا.

ثم قالوا: رأيناه قد ضمَّ أموال أهل الذمة إلى أموال المسلمين في حقِّ واحدٍ، فحملنا وقتَ أموالهم على الزكاة، إذ كان لأداء الزكاة حدُّ محدودٌ، وهو المائتان فأخذنا أهل الذمة بها وألقينا(٢) ما دون ذلك.

وأما مالك وأهل الحجاز فقالوا<sup>(٣)</sup>: الذي يؤخذ من أهل الذمة ليس بزكاةٍ فيُنظَر فيه إلىٰ مبلغها وإلىٰ حدِّها، إنما هو بمنزلة الجزية التي تؤخذ من رؤوسهم، ألا ترى أنها تجب علىٰ الغني والفقير [علىٰ] قدر طاقتهم، من غير

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۲/۷۰۲).

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل. وفي «الأموال»: «وألغينا».

<sup>(</sup>T) «الأموال» (T/ ۲۰۲، ۲۰۷).

أن يكون لأداء ما يملك أحدهم وقتُ يُوقَّت، وعلىٰ ذلك صولحوا؟ قالوا: فكذلك ما مرُّوا به من التجارات يؤخذ من قليلها وكثيرها.

وأما سفيان في توقيته بالمائة، فإنه لمّا رأى أن الموظّف (١) على أهل الذمة هو الضّعف مما على المسلمين، في كل مائتين عشرةٌ، جعل فرع المال على حسب أصله، فأوجب عليهم في المائة خمسة كما يجب عليهم في المائتين عشرةٌ، ليوافق الحكم بعضه بعضًا، وأسقط ما دون المائة كما عُفِي للمسلمين عما دون المائتين، فصارت المائة للذمي كالمائتين للمسلمين. فهذا رأيه (٢) في أهل الذمة. ولستُ أدري ما وقّت في أهل الحرب، غير أنه ينبغي أن يكون في قوله: إذا مرّ أحدهم بخمسين درهمًا وجب عليه فيها العُشر.

قال أبو عبيد (٣): وقول سفيان هو عندي أعدلُ هذه الأقوال وأشبهها بالذي أراد عمر بن الخطاب رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ، مع أن عمر بن عبد العزيز رحمه الله تعالىٰ قد فسَّر ذلك في كتابه إلىٰ زُريق بن حيَّان (٤) الذي ذكرناه أنه كتب إليه: «من مرَّ بك من أهل الذمة فخُذْ مما يديرون في التجارات من كل عشرين دينارًا دينارًا، فما نقصَ فبحساب ذلك حتىٰ يبلغ عشرة دنانير، فإن نقصت

<sup>(</sup>١) في الأصل: «الوطف». والتصويب من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «الأثر». والتصويب من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (٢/٨٠٢).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «رقيق بن حنان» تحريف.

ثلث دينارِ فلا تأخذْ منه شيئًا».

قال أبو عبيد: فعشرة دنانير إنما هي معدولةٌ بمائة درهم في الزكاة، وهي عندنا تأويل حديث عمر بن الخطاب رَضِيَاللَهُ عَنْهُ مع تفسير عمر بن عبد العزيز، ولا يوجد في هذا مفسِّرٌ هو أعلم منه، وهو قول سفيان.

قال: فهذا ما جاء في توقيت أداء ما تجب فيه الحقوق من أموال أهل الذمة والحرب.

وأما قولهم في الذمي إذا ادعىٰ أن عليه دَيْنًا، واختيارُ أهل العراق أن يقبل منه، وقول مالك وأهل الحجاز إنه لا يُقبل منه وإن أقام البينة على دعواه فإن الذي أختار من ذلك قولًا (١) بين القولين، فأقول: إن كان له شهودٌ من المسلمين علىٰ دينه قُبِل ذلك منه، ولم يكن علىٰ ماله سبيلٌ؛ لأن الدَّين حقُّ قد وجب لربه عليه، وهو أولىٰ به من الجزية؛ لأنها وإن كانت حقًا للمسلمين في عنقه فإنه ليس يُحصَىٰ (٢) أهل هذا الحق، فيُقْدَرَ علىٰ قَسْم مال الذمي بينهم وبين هذا الغريم بالحِصَص ولا يُعلَم كم يؤخذ منه، وقد عُلِم حقُّ هذا الغريم، فلهذا جعلناه أولىٰ بالدَّين من غيره. وإن لم يُعلَم دَيْنُ هذا الذمي إلا بقوله كان مردودًا غير مقبولٍ منه؛ لأنه حقُّ قد لزِمه للمسلمين، فهو يريد إبطاله بالدعوى، وليس بمؤتمن في ذلك كما يؤتمن المسلمون علىٰ زكواتهم في الصامت، إنما هذا فيءٌ، وحكمه غير حكم الصدقة.

<sup>(</sup>١) في الأصل و «الأموال»: «قولًا» هكذا منصوبًا، والوجه الرفع.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «يخص». والتصويب من «الأموال».

وأما اختلافهم في ممرِّه على العاشر مرارًا في السنة، وقول أهل العراق وسفيان: إنه لا يؤخذ إلا مرةً واحدةً، وقول مالك وأهل الحجاز: إنه يؤخذ منه في السنة (١) كلما مر= فإن الرواية في هذا للإمامين عمر بن الخطاب وعمر بن عبد العزيز، فقد كُفِينا النظرَ فيه.

حدثنا محمد بن كثير، عن حماد بن سلمة، عن عطاء بن السائب، عن ابن زياد بن حُدَير: أن أباه كان يأخذ من نصراني في كل سنة مرتين، فأتى عمر بن الخطاب رَحَوَالِلَهُ عَنْهُ فقال: يا أمير المؤمنين إن عاملك يأخذ مني العُشْرَ في السنة مرتين، فقال عمر رَحِوَالِللهُ عَنْهُ: ليس ذلك له، إنما له في كل سنة مرة. ثم أتاه فقال: هو الشيخ النصراني، فقال عمر رَحِوَالِللهُ عَنْهُ: وأنا الشيخ الحنيف، قد كتبتُ لك في حاجتك (٢).

حدثنا يزيد عن جرير بن حازم قال: قرأتُ كتاب عمر بن عبد العزيز إلى عدي بن أرطاة أن يأخذ العشور ثم يكتب بما يأخذ منهم البراءة، فلا يأخذ منهم من ذلك المال ولا من ربحه زكاة سنة، ويأخذ من غير ذلك المال إن مرّ به (٣).

قال أبو عبيد (٤): فحديث عمر هذا هو عدلٌ بين قول أهل الحجاز وقول

<sup>(</sup>١) «في السنة» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٢) «الأموال» (١٤٩٢)، وقد تقدُّم تخريجه (ص٢٢٩).

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١٤٩٣)

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (۲/ ۲۱۰).

أهل العراق: أنه إن كان المال التالي هو الذي مر به بعينه في المرة الأولىٰ لم يُؤخذ منه تلك السنة ولا من ربحه أكثر من مرة الأن الحق الذي قد لزم فيه قد قضاه، فلا يُقضىٰ حقٌ واحدٌ من مالٍ مرتين. وإن مرّ بمالٍ سواه أُخذ منه وإن جدّد ذلك في كل عام مرارًا، إذا كان قد عاد إلىٰ بلاده ثم أقبل بمالٍ سوى المال الأول؛ لأن المال الأول لا يُجزئ عن الآخر، ولا يكون في هذا أحسن حالًا من المسلم. ألا ترى أنه لو مرّ بمالٍ لم يُؤدّ زكاته أُخذت منه الصدقة، ثم إن مرّ بمالٍ آخر في عامه ذلك لم يكن أخذت منه الزكاة أنها تؤخذ منه من ماله هذا أيضًا؛ لأن الصدقة لا تكون قاضيةً عن المال الآخر؟ فهذا قدرُ ما في أهل الذمة.

فأما أهل الحرب، فكلهم يقول: إذا انصرف إلى بلاده ثم عاد بماله ذلك أو بمالٍ سواه، إنَّ عليه العُشْرَ كلَّما مرَّ به؛ لأنه إذا دخل دار الحرب بطلتْ عنه أحكام المسلمين، فإذا عاد إلى دار الإسلام كان مستأنفًا للحكم كالذي لم يدخلها قطُّ، لا فرقَ بينهما. وكلهم يقول: لا يُصدَّق الحربي في شيء مما يدَّعي من دَينٍ عليه، أو قولِه: إن هذا المال ليس لي، ولكن يؤخذ منه على كل حالٍ. إلا أن أهل العراق يقولون: يُصدَّق الحربي في خصلةٍ واحدةٍ، إذا مرَّ بجوارٍ فقال: هؤلاء أمهاتُ أولادي، قُبِل منه، ولم يؤخذ منه عُشر قيمتهن.

قلت: فقد حكى أبو عبيد الاتفاق على أن الحربي يُعشَر كلما دخل إلينا، وفرَّق بينه وبين الذمي. والذي نصَّ عليه الإمام أحمد والشافعي أنه لا يؤخذ منه في السنة إلا مرةً، وبعض أصحاب أحمد والشافعي قال: يؤخذ كلما دخل إلينا(١)، وقد تقدم (٢) نص أحمد في رواية حنبل وابنه صالح: أنه لا يؤخذ منهم في السنة إلا مرةً، واحتج بحديث عمر.

وأعدل الأقوال في ذلك قول عمر بن عبد العزيز، وهو الذي اختاره أبو عبيد، فإن المال الثاني له حكم نفسه لا يتعلق به حكم المال الأول، كما لو أخذت الزكاة من مسلم لم ينسحب حكمها على ما لم يؤخذ من سائر أمواله، ولا يؤخذ منه في السنة مرارًا، فهكذا مال المعاهد، والله أعلم.

鎔鎔鎔錄

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۳/ ۲۳۵).

<sup>(</sup>٢) (ص٧٢٧، ٢٢٨). وانظر: «الجامع» للخلال (١/ ١٤٦).

### فصل

# في الأمكنة التي يُمنع أهل الذمة من دخولها والإقامة بها

قال الله تعالى: ﴿ يَنَا تَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُ فَلَا يَقُرَبُواْ أَلْمَشْرِكُونَ نَجَسُ فَلَا يَقُرَبُواْ أَلْمَشْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَلذَاْ وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةَ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ يَانَ أَللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمِ ﴾ [التوبة: ٢٨].

وعن أبي هريرة رَضَالِكُ عَنْهُ قال: بينما نحن في المسجد خرج علينا النبي عَلَيْ فقال: «انطلِقُوا إلى يهود)»، فخرجنا معه حتى جئنا بيت المِدْراس(۱)، فقام النبي عَلَيْ فناداهم فقال: «يا معشر اليهود، أَسْلِموا تَسْلَموا»، فقالوا: قد بلَّغتَ يا أبا القاسم. فقال: «ذلك أريد»، فقال: «أسلِموا تَسلموا»، فقالوا: قد بلَّغتَ يا أبا القاسم، فقال لهم رسول الله عَلَيْ : «ذلك أريد»، ثم قالها الثالثة فقال: «اعلموا أنما الأرض لله ورسوله، وإني أريد [أن] أُجْلِيكم من هذه الأرض، فمن وجد منكم بماله شيئًا فليبِعْه، وإلا فاعلموا أنما الأرض لله ورسوله».

وعن ابن عباس رَضَالِللهُ عَنْهُا قال: يوم الخميس، وما يوم الخميس! قال: اشتدَّ برسول الله ﷺ وجعُه، فقال: «ائتوني بكتفٍ أكتبْ لكم كتابًا لا تَضِلُّوا(٣) بعده

<sup>(</sup>١) المِدراس: الموضع الذي يُدرس فيه كتاب اليهود.

<sup>(</sup>۲) البخاري (۷۳٤۸) ومسلم (۱۷٦٥).

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «لا تضلون». والمثبت من الأصل موافق للرواية.

أبدًا»، فتنازعوا ولا ينبغي عند نبيّ تنازعٌ فقالوا: ما له؟ أَهَجَرَ؟ استفهِمُوه. فقال: «ذَروني، الذي أنا فيه خيرٌ مما تدعونني إليه»، فأمرهم بثلاثٍ فقال: «أَخرِجوا المشركين من جزيرة العرب، وأَجيزوا الوفد بنحو مما كنت أُجيزهم»، والثالثة إما سكتَ عنها، وإما قالها فنسيتُها. متفق عليه (١)، ولفظه للبخاري.

وعن ابن عمر رَضَالِلُهُ عَنْهُا: أن يهودَ بني النضير وقُريظة حاربوا رسول الله عليه ما بني النضير وأقرَّ قريظة ومنَّ عليهم، حتى حاربت قريظة (٢) بعد ذلك، فقتل رجالهم وقسم نساءهم وأولادهم وأموالهم بين المسلمين، إلا بعضهم لحقُوا برسول الله عليه فأسلموا فأمَّنهم. وأجلى رسول الله عليه يعود المدينة كلهم: بني قينُقاع وهم قوم عبد الله بن سلام، ويهود بني حارثة، وكل يهودي كان بالمدينة. متفق عليه (٣)، واللفظ لمسلم.

وعن عمر بن الخطاب رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ أن سمع رسول الله عَلَيْهُ يقول: «لأُخرِجنَّ اليهود والنصارئ من جزيرة العرب حتى لا أَدَع فيها إلا مسلمًا». رواه مسلم (٤).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: آخرُ ما عهد رسول الله عَلَيْهُ: «لا يُترك

<sup>(</sup>۱) البخاري (۳۱٦۸) ومسلم (۱٦٣٧).

<sup>(</sup>٢) «ومنَّ عليهم حتى حاربت قريظة» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٣) البخاري (٤٠٢٨) ومسلم (١٧٦٦)

<sup>(</sup>٤) برقم (١٧٦٧).

بجزيرة العرب ديناني". رواه أحمد (١).

وفي «مسنده» (٢) أيضًا عن علي رَضِواً لللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «يا علي، إن أنتَ وُلِّيتَ الأمرَ بعدي فأخرِجْ أهلَ نجران من جزيرة العرب».

وفي «المسند» (٣) أيضًا عن أبي عبيدة بن الجراح رَصَّوَلِيَّهُ عَنْهُ قال: آخرُ ما تكلَّم به رسول الله ﷺ يقول: «أُخرِجوا يهود أهل الحجاز وأهل نجران من جزيرة العرب».

قال بكر بن محمد عن أبيه (٤): وسألت أبا عبد الله عن قول النبي عَلَيْكُ

<sup>(</sup>۱) برقم (۲۳۲۵۲)، وأخرجه أيضًا ابن هشام في «السيرة» (۲/ 770) وابن المنذر في «الأوسط» (۲/ ۲۹۵) وابن المنذر في «الأوسط» (۱۰۲۱) من طرق عن ابن إسحاق قال: حدثني صالح بن كيسان، عن الزهري، عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة، عن عائشة. وهذا إسناد حسن.

<sup>(</sup>۲) برقم (۲٦١)، وأخرجه أيضًا ابن أبي عاصم في «السنة» (۱۲۱۸) وابن بطة في «الإبانة» (۲۹۱ – نشرة عادل آل حمدان)، وإسناده واه، فيه قيس بن الربيع الأسدي والأشعث بن سوَّار، كلاهما ضعيف. وأخرجه عبد الرزاق (۹۹۶) من طريق آخر فيه الحسن بن عُمارة، متروك الحديث. وسيأتي في كلام المؤلف لاحقًا أنه غير محفوظ.

<sup>(</sup>٣) برقم (١٦٩١)، وأخرجه أيضًا الدارمي (٢٥٤٠) وأبو يعلي (٨٧٢) والبيهقي (٣) ٢٠٨). وإسناده جيِّد، وقد اختاره الضياء (٣/ ٣١٩، ٣٢٠).

<sup>(</sup>٤) «الجامع» للخلال (١٤٠). وليس فيه جواب الإمام أحمد، وكأنه سقط من النسخة. وهو ثابت في «الأحكام السلطانية» لأبي يعلىٰ (ص١٩٦).

«أُخرِجوا المشركين من جزيرة العرب»، قال: إنما الجزيرة موضع العرب، وأما موضع يكون فيه أهل السواد والفرس فليس هو جزيرة العرب. موضع العرب: الذي يكونون فيه.

وقال المرُّوذي (١): سئل أبو عبد الله عن قول النبي عَيَّا : «أُخرِجوا المشركين من جزيرة العرب»، قال: هم الذين قاتلوا النبي عَيَّا ، ليست لهم ذمة ، ليس هم مثل اليهود والنصارئ ، أي يُخرَجون من مكة والمدينة دون الشام. يريد أن اليهود والنصارئ يُخرَجون من مكة والمدينة (٢).

قال إسحاق بن منصورٍ (٣): قال أحمد: ليس لليه ود والنصارئ أن يدخلوا الحرم.

وقال حنبل: قال عمي (٤): جزيرة العرب يعني المدينة وما والاها؛ لأن النبي عَلَيْةٍ أجلي يَهودَ، فليس لهم أن يقيموا بها.

وقال عبد الله بن أحمد (٥): سمعت أبي يقول: حديث النبي عَيْكِيٌّ: «لا

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۱٤۱).

<sup>(</sup>٢) الفقرة الأخيرة من المؤلف للإيضاح.

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (١٤٢). وانظر «مسائله» (٢/ ٠٤٠).

<sup>(</sup>٤) أي الإمام أحمد، وقد كان حنبل بن إسحاق بن حنبل يدعو الإمام بـ «عمّي» مع أنهما ابناعم، ولعلَّ ذلك لكبر سنّه إجلالًا له. وقوله هذا رواه الخلال في «الجامع» (١٤٣).

<sup>(</sup>٥) «الجامع» (١٤٤).

يبقى دينانِ بجزيرة العرب»، تفسيره: ما لم يكن في يد فارس والروم. وقال الأصمعي: كل ما كان دون أطراف الشام.

وقال إبراهيم بن هاني (١): سئل أبو عبد الله عن جزيرة العرب، فقال: ما لم يكن في يد فارس والروم. قيل له: ما كان خلف العرب؟ قال: نعم.

وفي «المغني»(٢): جزيرة العرب ما بين الوادي إلى أقصى اليمن، قاله سعيد بن عبد العزيز.

وقال الأصمعي وأبو عبيد: هي من ريف العراق إلى عَدَنٍ طولًا، ومن تهامة وما وراءها إلى أطراف الشام عرضًا.

وقال أبو عبيدة: هي من حَفَرِ أبي موسىٰ (٣) إلىٰ اليمن طولًا، ومن رَمْل يَبْرِين (٤) إلىٰ منقطَع السَّماوة (٥) عرضًا.

قال الخليل: إنما قيل لها: جزيرة العرب لأن بحرَ الحبش وبحرَ فارس والفراتَ قد أحاطت بها، ونُسِبت إلىٰ العرب لأنها أرضها ومسكنها ومعدِنها.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١٤٥).

<sup>(</sup>٢) (٢٤٣/١٣). وانظر لهذه الأقوال «معجم ما استعجم» (١/٦).

<sup>(</sup>٣) بين فَلْج وفُلَيج، وهو على حمس مراحل من البصرة. انظر: «معجم ما استعجم» (١/ ٤٥٧).

<sup>(</sup>٤) هو رمل معروف في ديار بني سعد من تميم. المصدر نفسه (٤/ ١٣٨٧).

<sup>(</sup>٥) السَّماوة: مفازة بين الكوفة والشام، وقيل: بين الموصل والشام، وهي من أرض كلب. المصدر السابق (٣/ ٧٥٤).

وقول الإمام أحمد: جزيرة العرب المدينة وما والاها، يريد مكة واليمامة وخيبر واليَنْبُع وفَدَك ومخاليفها وما والاها. وهذا قول الشافعي، لأنهم لم يُجْلَوا من تَيْماء ولا من اليمن (١).

قلت: وهذا يردُّ قول سعيد بن عبد العزيز: إنها ما بين الوادي إلى أقصى اليمن، إلا أن يريد أوَّله. وحديث أبي عبيدة صريحٌ في أن أرض نجران من جزيرة العرب، فإنه قال: «أخرِجوا أهل نجران ويهود أهل الحجاز من جزيرة العرب»، وكذا قوله لعلي رَضَيُلتُهُ عَنْهُ: «أخرِجُ أهل نجران من جزيرة العرب».

قال أبو عبيد (٢): حدثنا أبو معاوية، عن الأعمش، عن سالم بن أبي الجَعْد قال: جاء أهلُ نجران إلى علي رَخِوَاللَّهُ عَنْهُ فقالوا: شفاعتُك بلسانك، وكتابك بيدك، أخرَ جَنا عمرُ من أرضنا فردَّها إلينا، فقال: ويلكم، إن عمر كان رشيدَ الأمر، ولا أغيِّر شيئًا صنعه عمر. قال أبو معاوية: قال الأعمش: فكانوا يقولون: لو كان في نفسه عليه شيء لاغتنم هذا.

قلت: وهذا يدلُّ على أن حديث علي رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ الذي ذكرناه قبلُ غير محفوظ، فإنه لو كان عنده عن النبي عَلَيْلَةً أَمْرُه بإخراج أهل نجران من جزيرة

<sup>(</sup>١) إلىٰ هنا انتهىٰ النقل من «المغنى». وبعدها تعليق المؤلف.

<sup>(</sup>٢) «الأموال» برقم (٢٩٦)، وأخرجه أيضًا ابن أبي شيبة (٣٢٦٦٧) وابن زنجويه (٤١٨) وعبد الله في «السنة» (١٢٨٥) والآجري في «السريعة» (١٢٣٥) والبيهة ي (١٢٠/١٠).

العرب لم يعتذر بأن عمر قد فعلَ ذلك وكان رشيدَ الأمر، أو لعله نسي الحديث أو أحال على عمر رَضِحُالِلَّهُ عَنْهُ قطعًا لمنازعتهم وطلبهم.

فإن قيل: فأهلُ نجران كان النبي ﷺ قد صالحهم، وكتب لهم كتابَ أمْنِ على أرضهم وأنفسهم وأموالهم، فكيف استجاز عمر رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ إخراجهم؟

قيل: قد قال أبو عبيد (١): إنما نرئ عمر قد استجاز إخراج أهل نجران - وهم أهل صلح - لحديث يُروئ عن النبي على فيهم خاصة ، يحدّثونه عن إبراهيم بن ميمونٍ مولى آل سَمُرة عن ابن سمرة عن أبي عبيدة بن الجراح عن النبي على أنه كان آخر ما تكلّم به أن قال: «أخرِجوا اليهود من الحجاز وأخرِجوا أهل نجران من جزيرة العرب».

فإن قيل: زدتم الأمر إشكالًا، فكيف أمر بإخراجهم وقد عقد معهم الصلح؟

قيل: الصلح كان معهم بشروطٍ فلم يَفُوا بها، فأمر بإخراجهم.

قال أبو عبيد (٣): وإنما نراه قال ذلك لنكْثٍ كان منهم، أو لأمرٍ أحدثوه بعد الصلح.

<sup>(</sup>۱) «الأموال» (۱/۱۸۷).

<sup>(</sup>٢) «عن أبيه» ليس في «الأموال». وهو موصول بذكره في المصادر الأخرى، وقد تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (١/ ١٨٨).

قال(١): وذلك بيِّنٌ في كتابٍ كتبه عمر رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ إليهم قبل إجلائه إياهم منها.

حدثنا ابن أبي زائدة، عن ابن عونٍ قال: قال لي محمد بن سيرين: انظُرْ كتابًا قرأته عند فلان بن جبيرٍ، فكلِّمْ فيه زيادَ بن جُبيرٍ، قال: فكلَّمتُه فأعطاني، فإذا في الكتاب: «بسم الله الرحمن الرحيم. من عمر أمير المؤمنين إلىٰ أهل رُعاشَ (٢) كلهم، سلامٌ عليكم، فإني أحمد إليكم الله الذي لا إله إلا هو، أما بعد، فإنكم زعمتم أنكم مسلمون ثم ارتددتم بعد، وإنه من يَتُبْ منكم ويُصلِح لا يضرُّه ارتداده ونُصاحبه صحبةً حسنةً، فادَّكِروا ولا تَهلِكوا، وليُبشِرْ من أسلم منكم. فإن أبي إلا النصرانية فإنَّ ذمتي بريئةٌ ممن وجدناه بعد عشر تبقيٰ من شهر الصوم – من النصاري بنجران. أما بعد، فإنَّ يعليٰ بعد عشر تبقيٰ من شهر الصوم – من النصاري بنجران. أما بعد، فإنَّ يعليٰ كتب يعتذر أن يكون أكره أحدًا منكم عليٰ الإسلام أو عذَّبه عليه، إلا أن يكون وعيدٌ لم ينفُذُ إليه منه شيء. أما بعد، فقد أمرتُ يعليٰ أن يأخذ منكم يخون ما عملتم من الأرض، وإني لن أريد نزْعَها منكم ما أصلحتم» (٣).

وقال الشيخ في «المغني»(٤): فأما إخراج أهل نجران منها فلأن النبي عَلَيْهُ صالحَهم علىٰ ترك الربا، فنقَضُوا عهدَه.

<sup>(</sup>١) الكلام متصل بما قبله في المصدر السابق.

<sup>(</sup>۲) موضع من أرض نجران. انظر: «معجم ما استعجم» (۲/ ۲٦٠). وفيه ذكر كتاب عمر هذا.

<sup>(</sup>٣) «الأموال» (٣٠٠)، وإسناده صحيح إلى زياد بن جبير.

<sup>(3) (71/737,337).</sup> 

فإن قيل: فرسول الله عَلَيْهِ قد أقرَّ أهل خيبر بها إلى أن قبضه الله وهي من جزيرة العرب. وأصرحُ من هذا أنه مات ودِرعُه مرهونةٌ عند يهودي بالمدينة على ثلاثين صاعًا من شعير أخذه لأهله.

قيل: أما إقرار أهل خيبر فإنه لم يُقِرَّهم إقرارًا لازمًا، بل قال: «نُقِرُّكم ما شِئنا». وهذا صريحٌ في أنه يجوز للإمام أن يجعل عقد الصلح جائزًا من جهته متى شاء نقضه بعد أن يَنْبِذ إليهم على سواءٍ، فلما أحدثوا ونكثوا أجلاهم عمر رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ.

فروى البخاري في "صحيحه" (١) عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه لما فَدَع (٢) أهلُ خير عبد الله بن عمر قام عمر خطيبًا فقال: إن رسول الله على فَدَع كان عامَلَ يهودَ خير على أموالهم، وقال: "نُقِرُّكم ما أقرَّكم الله تعالىٰ»، وإن عبد الله بن عمر خرج إلى ماله هناك فعُدِي عليه من الليل، ففُدّعت يداه ورجلاه، وليس لنا هناك عدوُّ غيرهم، هم عدوُّنا وتُهمتُنا، وقد رأيتُ إجلاءهم. فلما أجمع عمر رَضَوَلَلَّهُ عَنْهُ علىٰ ذلك أتاه أحد بني [أبي] الحُقيق فقال: يا أمير المؤمنين، أتُخرِ جنا وقد أقرَّنا محمد وعامَلنا علىٰ الأموال وشرط ذلك لنا؟ فقال عمر رَضَوَلَلَّهُ عَنْهُ: أظننتَ أني نسيتُ قولَ رسول الله عَلَيْهُ

<sup>(</sup>١) برقم (٢٧٣٠). والزيادة منه.

<sup>(</sup>٢) الفدع: عوج في المفاصل كأنها قد فارقت مواضعها، وأكثر ما يكون في رُسْخ اليد أو القدم. والفعل الثلاثي منه لازم، والمتعدّي فدَّع كما ضبطه الصغاني في «التكملة» (٤/ ٣١٥).

لك: «كيف بك إذا أُخرِجتَ من خيبر تَعدُو بك قَلُوصك ليلةً بعد ليلةٍ؟» فقال: كانت هذه هُزَيلةً (١) من أبي القاسم، فقال: كذبتَ يا عدوَّ الله! قال: فأجلاهم عمر رَضَى لللهُ عَنْهُ وأعطاهم قيمة ما كان لهم من الثمر مالًا وإبلًا وعُروضًا من أقتابٍ وحبالٍ وغير ذلك.

وفي «صحيحه» (٢) أيضًا عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: أتى رسول الله على الله على الأرض الله على ألجأهم إلى قصرهم، وغلبهم على الأرض والنزرع والنخل، فصالحوه على أن يُجْلُوا منها ولهم ما حملَتْ ركابهم، ولرسول الله على الله على الله والبيضاء والحلقة \_وهي السلاح \_، ويخرجون منها، واشترط عليهم أن لا يكتموا ولا يُغيبوا شيئًا، فإن فعلوا فلا ذمة لهم ولا عهد، فغيبوا مَسْكًا فيه مالٌ وحُلِيٌ لحُيئي بن أخطب كان احتمله معه إلى خيبر حين أُجلِيت النَّضير، فقال رسول الله على لله عم حَيئي واسمه سَعْية \_:

<sup>(</sup>١) تصغير الهزل ضدّ الجدّ.

<sup>(</sup>۲) لم يخرجه البخاري بهذا الطول، وإنما أخرجه مختصرًا (۲۳۲۸، ۲۳۳۸، ۲۷۳۰) من طرق عن نافع عن ابن عمر. ومنشأ الوهم أن البخاري ذكر عقب الحديث السابق (۲۷۳۰) أنه قد «رواه حماد بن سلمة، عن عبيد الله، أحسبه عن نافع، عن ابن عمر، عن النبي عليه الله ولم يَسُق لفظه، فأتى الحميدي في «الجمع بين الصحيحين» (۱/ ١٦٦٥، ١٦٦) وساق لفظه مطوَّلًا من «مستخرج البَرقاني» \_ كما قاله الحافظ في «الفتح» (٥/ ٣٢٩) \_ ونسبه إلى البخاري. والظاهر أن المؤلف صادر عن الحميدي، وقد أورده أيضًا في «زاد المعاد» (٣/ ٨٨٨، ٣٨٩). وهذا السياق المطوَّل أخرجه أيضًا ابن حبان (٩ ١٥) وابن المنذر في «الأوسط» (٦/ ٣٦٥) والبيهقي في «السنن» (٩/ ١٣٧) و «الدلائل» (٤/ ٢٢٩)، من طرق عن حماد بن سلمة به. وإسناده جيًد.

«ما فَعَلِ مَسْكُ حُيَيِّ الذي جاؤوا(۱) به من النضير؟»، قال: أذهبَتْه النفقات والحروب، فقال: «العهد قريب، والمال أكثر من ذلك». وقد كان حُيئٌ قُتِل قبل ذلك، فدفع رسول الله على سعية إلى الزبير فمسه بعذاب، فقال: قد رأيتُ حُييًّا يطوف في خربة هاهنا، فذهبوا فطافوا فوجدوا المَسْكُ في الخربة، فقتل رسول الله على الني أبي الحُقيق وأحدهما زوج صفية بنت حُييّ بن أخطب، وسبى رسول الله على نساءهم وذراريهم، وقسم أموالهم بالنكث الذي نكثوا، وأراد أن يُجليهم منها، فقالوا: يا محمد، دَعْنا نكون في هذه الأرض نُصلِحها ونقومُ عليها. ولم يكن لرسول الله على أنَّ لهم الشطر من كل زرع وشيء ما يفرغون أن يقوموا، فأعطاهم خير على أنَّ لهم الشطر من كل زرع وشيء ما بدا لرسول الله على الله الله على الله على الله على الله على الله على الله الله على اله على الله على ال

وكان عبد الله بن رواحة يأتيهم في كل عام يَخْرُصها عليهم، ثم يُضمِّنهم السُطْرَ، فشكُوا إلى رسول الله عَيَالِهُ شدة خرصه، وأرادوا أن يَرْشُوه، فقال عبد الله: أتُطعِمونني السُّحت؟ والله لقد جئتكم من عند أحبِّ الناس إليَّ، ولأنتم أبغضُ الناس إليَّ مِن عِدِّتِكم (٢) من القردة والخنازير، ولا يَحملني بغضي إياكم وحبِّي إياه على أن لا أعدِلَ عليكم، فقالوا: بهذا قامت السماوات والأرض.

فكان رسول الله عَلِي أَي يُعطي كلَّ امرأةٍ من نسائه ثمانين وَسَقًا من تمر كلَّ

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل. وفي مصادر التخريج و «زاد المعاد»: «جاء».

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «عدلكم» خلاف ما في الأصل و «صحيح ابن حبان».

عام وعشرين وَسَقًا من شعيرٍ، فلمّا كان زمان عمر رَضَّالِللهُ عَنْهُ غشُّوا المسلمين، وألقُوا ابنَ عمر من فوق بيت ففَدَعوا يديه، فقال عمر: من كان له سهم بخيبر فليحضر حتى نقسمها بينهم، فقسمها عمر رَضَّالِللهُ عَنْهُ بينهم. فقال رئيسهم: لا تُخرِ جُنا، دَعْنا نكونُ فيها كما أقرَّنا رسول الله عَلَيْ وأبو بكر، فقال عمر رَضَّالِلهُ عَنْهُ لرئيسهم: أتراه سَقَط عليَّ قولُ رسول الله عليهِ: «كيف بك إذا رَضَّالِلهُ عَنْهُ لرئيسهم: أتراه سَقَط عليَّ قولُ رسول الله عليهِ: «كيف بك إذا رَضَّالِلهُ عَنْهُ لرئيسهم: من كان شهد خيبر من أهل الحديبية (١).

وأما رَهْن النبي عَلَيْهُ دِرعَه عند اليهودي فلعله من اليهود الذين كانوا يَقْدَمون المدينة بالمِيرة والتجارة من حولها، أو من أهل خيبر، وإلا فيهود المدينة كانوا ثلاث طوائف: بني قينقاع وبني النضير وقريظة. فأما بنو قينقاع فحاربهم أولًا، ثم منَّ عليهم. وأما بنو النضير فأجلاهم إلىٰ خيبر وأجلىٰ بني قينقاع أيضًا، وقتل بني قريظة (٢)، وأجلىٰ كلَّ يهودي كان بالمدينة. فهذا اليهودي المرتهن: الظاهرُ أنه من أهل العهد قدِمَ المدينة بطعام، أو كان ممن لم يحارب فبقي علىٰ أمانه، فالله أعلم.

فهذا أصل إجلاء الكفّار من أرض الحجاز. ثم اختلف الفقهاء بعد ذلك، فقال مالك (٣): أرئ أن يُجلّوا من أرض العرب كلها؛ لأن رسول الله

<sup>(</sup>١) هنا انتهىٰ لفظ حديث ابن عمر الطويل.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «بني النضير» خطأ.

<sup>(</sup>٣) كما في «المغني» (١٣/ ٢٤٢).

عَلَيْهُ قال: «لا يجتمع دينانِ في جزيرة العرب» (١).

وفي «صحيح مسلم» (٢) من حديث عمر رَضَوُلِللَّهُ عَنْهُ سمع رسول الله عَلَيْهُ يقول: «لأُخرِجنَّ اليهودَ والنصارى من جزيرة العرب، حتى لا أَدع فيها إلا مسلمًا».

وقال الشافعي (٣): يُمنعون من الحجاز، وهو مكة والمدينة واليمامة ومخاليفها، وهي قراها. أما غير الحرم منه فيُمنَع الكتابي وغيره من الاستيطان والإقامة به، وله الدخول بإذن الإمام لمصلحة، كأداء رسالة أو حمل متاع يحتاج إليه المسلمون، وإن دخل لتجارة ليس فيها كبير حاجة لم يأذن له إلا بشرط أن يأخذ من تجارته شيئًا، ولا يمكن من الإقامة أكثر من ثلاث.

وقد أدخل بعض أصحاب الشافعي اليمن في جزيرة العرب (٤)، ومنعهم من الإقامة فيها. وهذا وهمّ؛ فإن النبي على بعث معاذًا قبل موته إلى اليمن وأمره أن يأخذ من كل حالم دينارًا، وأقرّهم فيها، وأقرّهم أبو بكر بعده، وأقرّهم عمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم، ولم يُجْلُوهم من اليمن مع أمر رسول الله على بإخراج اليهود والنصارى من جزيرة العرب، فلم يُعرَف عن إمام أنه أجلاهم من اليمن.

<sup>(</sup>١) حديث حسن، سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲) برقم (۱۷٦۷).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المهذب» (٣/ ٣١٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: «نهاية المطلب» (١٨/ ٢٦، ٦٢)، و «الوسيط» للغزالي (٧/ ٦٧).

وإنما قال الشافعي وأحمد: يُخْرَجون من مكة والمدينة واليمامة وخيبر ويَنْبُع ومخاليفها، ولم يذكرا اليمن، ولم يُجلّوا من تَيماء أيضًا. وكيف يكون اليمن من جزيرة العرب وهي وراء البحر، فالبحر بينها وبين الجزيرة؟(١) فهذا القول غلطٌ محضٌ.

وأما الحرم فإن كان حرم مكة فإنهم يمنعون من دخوله بالكلية، فلو قدِمَ رسولٌ لم يَجُزْ أن يأذن له الإمام في دخوله، ويَخرج الوالي أو من يثق به إليه، ولا يختصُّ المنع بخِطَّة مكة بل بالحرم كله.

وأما حرم المدينة فلا يُمنع من دخوله لرسالةٍ أو تجارةٍ أو حَمْل متاعٍ.

#### فصل

فهذا تفصيل مذهب الشافعي رحمه الله تعالى.

وأما مذهب أحمد (٢) رحمه الله تعالى فعنده يجوز لهم دخول الحجاز للتجارة؛ لأن النصارى كانوا يتَّجرون إلى المدينة في زمن عمر رَضَالِيَّهُ عَنْهُ كما تقدم.

وحكىٰ أبو عبد الله بن حمدان (٣) عنه رواية: أن حرم المدينة كحرم مكة

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل. وينظر الخطّ الفاصل بين اليمن وبين باقي جزيرة العرب في «معجم البلدان» (٥/ ٤٤٨،٤٤٧).

<sup>(</sup>٢) اعتمد المؤلف في هذا الفصل على «المغني» (١٣/ ٢٤٤، ٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) في «الرعاية الكبرئ» (٢/ ٣٣أ).

في امتناع دخوله.

والظاهر أنها غلطٌ على أحمد، فإنه لم يَخْفَ عليه دخولُهم بالتجارة في زمن عمر رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ وبعده وتمكينُهم من ذلك.

ولا يأذن (١) لهم في الإقامة أكثر من ثلاثة أيامٍ. وقال القاضي: أربعةٌ، وهي حدُّ ما يُتِمُّ المسافر الصلاة (٢).

وإذا مرض بالحجاز جازت له الإقامة، لمشقَّةِ الانتقال على المريض. ويجوز أن يقيم معه من يُمرِّضه.

وإن كان له دَينٌ على أحدٍ وكان حالًا أُجبِر غريمُه على وفائه، فإن تعذَّر وفاؤه لمطْل أو غيبةٍ مُكِّن من الإقامة لِيَستوفي دينَه، وفي إخراجه ذهاب ماله.

وإن كان الدَّين مؤجَّلًا لم يُمكَّن من الإقامة، ويُوكِّل من يستوفيه؛ لأن التفريط منه.

فإن أراد أن يضع ويتعجَّل فهل يجوز ذلك؟ على روايتين منصوصتين، أشهرهما المنع، وأصحهما عند شيخنا الجواز (٣). والمنع قول ابن عمر (٤)

<sup>(</sup>١) أي الإمام.

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱۳/ ۲۶۶).

<sup>(</sup>٣) انظر الكلام على هذه المسألة في «إغاثة اللهفان» (٢/ ٦٧٩ - ٦٨٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مالك في «الموطأ» (١٣٥٢)، والطحاوي في «مشكل الآثار» (١١/١١)، والبيهقي (٦/ ٢٨).

رَضَٰوَلَيْكُ عَنْهُمَا، والجواز قول ابن عباس (١) رَضَوَلَيْكُ عَنْهُمَا.

وروى ابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُمَا في ذلك حديثًا رواه الدار قطني (٢) أن رسول الله عَلَيْ لما أجلى يهود بني النضير قالوا: إن لنا ديونًا لم تَحُلَّ، فقال: «ضَعُوا وتعجَّلوا». وإسناده حسن، ليس فيه إلا مسلم بن خالد الزنجي، وحديثه لا ينحطُّ عن رتبة الحسن.

فإن دعت الحاجة إلى الإقامة لبيع بضاعته فوقَ ثلاثٍ، ففيه وجهان (٣):

أحدهما: يجوز له ذلك؛ لأن في تكليفه ترْكَها أو حمْلَها معه ضياعَ ماله، وذلك يمنع الدخول بالبضائع، ويضرُّ بأهل الحجاز، ويقطع الجلب عنهم، وهذا هو الصحيح.

والثاني: يُمنع من الإقامة؛ لأن له منها بُدًّا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٨/ ٧٢، ٢٩٤)، وابن أبي شيبة (٤/ ٢٧١)، وابن أبي شيبة (٤/ ٢٧١)، والبيهقي (٦/ ٢٨).

<sup>(</sup>۲) برقم (۲۸۸۰-۲۹۸۳)، وأخرجه أيضًا الطبراني في «الأوسط» (۲۸۸، ۲۷۵۵) والحاكم (۲/ ۲۰)، والبيهقي (۲/ ۲۸). وفي إسناده مسلم بن خالد الزنجي كما ذكر المؤلف، وقد اختُلف عليه في إسناده على أوجه، وجعل الدارقطني الحمل عليه فقال: «مسلم بن خالد ثقة إلا أنه سيئ الحفظ، وقد اضطرب في هذا الحديث». وأعلَّه أبو حاتم - كما في «العلل» لابنه (۱۱۳٤) - بأن ابن جريج خالف الزنجي فرواه من حديث عكرمة مرسلًا، وقال: لا يمكن أن يكون مثل هذا الحديث متصلًا.

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغنى» (١٣/ ٢٤٤).

فإن أراد الانتقال إلى مكان آخر من الحجاز جاز، ويقيم فيه ثلاثة أيامٍ أو أربعة، ولا يدخلون إلا بإذنٍ من الإمام أو نائبه. وقيل: يكفي إذنُ آحاد المسلمين. هذا حكم غير الحرم.

قال أصحاب الإمام أحمد رحمهم الله تعالى (١): ولا يُمنعون من تَيماء وفَيْدَ ونجران ونحوهن. وقد تقدم الحديث المصرِّح بأن نجران من جزيرة العرب. قالوا: فإن دخلوا غير الحرم لم يجز إلا بإذن مسلم.

وأما الحرم فيُمنعون دخولَه بكل حالٍ، ولا يجوز للإمام أن يأذن في دخوله، فإن دخل أحدهم فمرض أو مات أُخرِج، وإن دُفِن نُبِش (٢).

وهل يُمنَعون من حرم المدينة؟ حكي عن أحمد رحمه الله تعالىٰ فيه روايتان (٣) كما تقدم. وقد صحّ عن النبي عَلَيْهُ أنه أنزل وفد نصارى نجران في مسجده، وحانت صلاتهم فصلّوا فيه (٤)، وذلك عام الوفود بعد نزول قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقْرَبُ واْ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحُرَامَ بَعْدَ عَامِهِمُ

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه (۱۳/ ۲٤٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١٣/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن هشام في «السيرة» (١/ ٤٧٥) والبيهقي في «الدلائل» (٥/ ٣٨٢) من طريق محمد بن إسحاق قال: حدثني محمد بن جعفر بن الزبير بن العوام... (فذكر خبر دخولهم المسجد وصلاتهم إلى المشرق). وهذا إسناد مرسل. ولكن قد صحّ واستفاض أنهم قد دخلوا المدينة والتقوا بالنبي عَلَيْهُ، ويكفي هذا القدر مستدلًا للمسألة، وبالله التوفيق.

هَٰذَاً ﴾ [التوبة: ٢٨]، فلم تتناول الآية حرمَ المدينة ولا مسجدَها.

#### فصل

وأما تفصيل مذهب مالك (١) رحمه الله تعالى، فإنهم يُقَرُّون عنده في جميع البلاد إلا جزيرة العرب: وهي مكة والمدينة وما والاهما.

وروى عيسى بن دينارِ عنه دخول اليمن فيها.

وروى ابن حبيب أنها من أقصى عدنٍ وما والاها من أرض اليمن كلها إلى ريف العراق في الطول، وأما في العرض فمن جدة وما والاها من ساحل البحر إلى أطراف الشام ومصر في المغرب والمشرق، وما بين المدينة (٢) إلى مُنقطع السماوة. ولا يُمنَعون من الاجتياز بها مسافرين ولكن لا يقيمون.

#### فصل

وأما أبو حنيفة رحمه الله تعالى فعنده: لهم دخول الحرم كله حتى الكعبة نفسها، ولكن لا يستوطنون به. وأما الحجاز فلهم الدخول إليه والتصرف فيه والإقامة بقدر قضاء حوائجهم.

وكأنَّ أبا حنيفة رحمه الله تعالىٰ قاس دخولهم مكة علىٰ دخولهم مسجد رسول الله ﷺ، ولا يصح هذا القياس، فإن لحرم مكة أحكامًا يخالف بها

<sup>(</sup>۱) انظر: «عقد الجواهر الثمينة» (١/ ٤٨٧).

<sup>(</sup>۲) في المصدر السابق: «بين سَرَب». وسرب بلد قرب المدينة. انظر: «معجم ما استعجم» (۲/ ۷۳۱، ۱۲۳٤).

المدينة، على أنها ليست عنده حرمًا.

فإن قيل: الله سبحانه إنما منع المشركين من قربان المسجد الحرام، ولم يمنع أهل الكتاب منه، ولهذا أذن مؤذن النبي عليه يمنع أهل الكتاب منه، ولهذا أذن مؤذن النبي عليه يمنع الحج بعد العام مشرك (۱). والمشركون الذين كانوا يحجون هم عبدة الأوثان لا أهل الكتاب، فلم يتناولهم المنع.

قيل: للناس قولان في دخول أهل الكتاب في لفظ المشركين.

فابن عمر وغيره كانوا يقولون: هم من المشركين. قال عبد الله بن عمر رَضَالِيَهُ عَنْهُا: لا أعلم شركًا أعظم من أن يقول: المسيح ابن الله وعُزير ابن الله وعُزير ابن الله (٢). وقد قال تعالى فيهم: ﴿إِتَّخَذُوٓاْ أَحْبَارَهُمُ وَرُهُبَانَهُمُ أَرُبَابَا مِّن دُونِ اللهِ وَالْمَسِيحَ إِبْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوٓاْ إِلَّا لِيَعْبُدُوٓاْ إِلَاهَا وَاحِدَا لَا لَا إِلَاهُ إِلَّا هُوَ اللهِ مُنْ يَكُونَ ﴾ [التوبة: ٣١].

والثاني: لا يدخلون في لفظ المشركين؛ لأن الله سبحانه جعلهم غيرهم في قوله: ﴿إِنَّ أُلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالسَّنِئِينَ وَالنَّصَرِيٰ وَالْمَجُوسَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوٓاْ ﴾ [الحج: ١٧].

قال شيخنا(٣): والتحقيق أن أصل دينهم دين التوحيد فليسوا من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٦٩) ومسلم (١٣٤٧) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٢٨٥).

<sup>(</sup>٣) انظر نحو هذا الكلام في «مجموع الفتاوئ» (١٤/ ٩١ - ٩٣، ٣٢/ ١٧٩)، و «الجواب الصحيح» (٣/ ١١٥ - ١١٦)، و «تلخيص كتاب الاستغاثة» (ص١٤٨).

المشركين في الأصل، والشرك طارٍ عليهم، فهم منهم باعتبار ما عرضَ لهم لا باعتبار أصل الدين، فلو قُدِّر أنهم لم يدخلوا في لفظ الآية دخلوا في عمومها المعنوي وهو كونهم نجسًا، والحكم يعمُّ بعموم علّته.

فإن قيل: فالآية نبَّهت على دخولهم الحرم عوضًا عن دخول عبَّاد الأصنام (١)، فإنه سبحانه قال: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللَّهُ مِن الْمَسْرِكُون يَجلبون فَضْلِهِ عَنهم ما كان المشركون يَجلبون إليهم من المِيرة، فأعاضهم الله بالجزية.

قيل: ليس في هذا ما يدلُّ على دخول أهل الجزية المسجد الحرام بوجه ما، بل تؤخذ منهم الجزية وتُحمل إلى من بالمسجد الحرام وغيره، على أن الإغناء من فضل الله وقع بالفتوح والفيء والتجارات التي حملها المسلمون إلى مكة.

فإن قيل: فالآية إنما منعت قُربانَهم المسجدَ الحرام خاصةً، فمن أين لكم تعميم الحكم للحرم كله؟

قيل: المسجد الحرام يُراد به في كتاب الله تعالى ثلاثة أشياء: نفس البيت، والمسجد الذي حوله، والحرم كله.

فَالأُولَ كَقُولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ أَلْحَرَامِ ﴾ [البقرة: 18٣].

والثاني قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَلَّذِينَ كَفَرُواْ وَيَـصُدُّونَ عَـن سَـبِيلِ أَللَّهِ

<sup>(</sup>١) في هامش الأصل: «الأوثان» بعلامة خ.

وَالْمَسْجِدِ أَلْحَرَامِ أَلَّذِي جَعَلْنَكُ لِلنَّاسِ سَوَآءٌ أَلْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِّي﴾ [الحج: ٢٣]، على أنه قد قيل: إن المراد به هاهنا الحرم كله، والناس سواءٌ فيه.

والثالث كقوله: ﴿ سُبَحَانَ أَلَّذِي أَسْرِى بِعَبْدِهِ عَلْكَ مِّنَ أَلْمُسْجِدِ اللهِ اللهِ عَنْ أَلْمُسْجِدِ اللهِ الإسراء: ١]، وإنما أُسرِي به من داره من بيت أم هاني (١)، وجميع الصحابة والأئمة فهموا من قوله تعالى: ﴿ فَلَا يَقْرَبُواْ الْمُسْجِدَ أَلْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمُ هَنذَا ﴾ [التوبة: ٢٨] مكة كلّها والحرم، لم يخص ذلك أحدٌ منهم بنفس المسجد الذي يُطاف فيه.

ولما نزلت هذه الآية كانت اليهود بخيبر وما حولها، ولم يكونوا يُمنَعون من المدينة، كما في «الصحيح» (٢) أن رسول الله ﷺ مات ودِرْعُه مرهونة عند يهودي على طعام أخذه لأهله، فلم يُجْلِهم رسول الله ﷺ عند نزولها من الحجاز، وأمر مؤذّنه أن يؤذّن بأن لا يحجّ بعد العام مشرك .

فإن قيل: فما تقولون في دخولهم مساجدَ الحلِّ (٣)؟

<sup>(</sup>۱) روئ ذلك ابن سعد في «الطبقات» (۲/ ۱۸۲ – ۱۸۳) والطبري في «التفسير» (۱) (وئ ذلك ابن سعد في «الطبقات» (۲/ ۲۳۲) والبيهقي في «دلائل النبوة» (۲/ ۲۶٪) والبيهقي في «دلائل النبوة» (۲/ ۲۰٪) من طرق عن أم هاني، وكلها واهية بمرة. والذي في «الصحيح» من حديث أبي ذر أن النبي على أسري به من بيته، وفي حديث مالك بن صعصعة أنه أسري به من عند البيت من الحطيم. أخرجهما البخاري (۳۲۸ ، ۳۲۸) ومسلم (۳۸۸۷).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٢٩١٦) ومسلم (١٦٠٣) من حديث عائشة رَضَالِللهُ عَنْهَا.

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغني» (٢٤٦/١٣).

قيل: إن دخلوها بغير إذنٍ مُنِعوا من ذلك ولم يُمكَّنوا منه لأنهم نجسٌ، والجنب والحائض أحسنُ حالًا منهم وقد مُنِعا من دخول المساجد.

وإن دخلوها بإذن مسلم ففيه قولان للفقهاء هما روايتان عن أحمد.

ووجه الجواز: أن رسول الله ﷺ أنزل الوفود من الكفّار في مسجده، فأنزل فيه وفد نجران ووفد ثقيفٍ (١) وغيرهم.

وقال سعيد بن المسيب: كان أبو سفيان يدخل مسجدَ المدينة وهو على شركه (٢).

وقدم عُمير بن وَهْبٍ \_ وهو مشركٌ \_ فدخل المسجد والنبي ﷺ فيه ليَفْتِك به، فرزقَه الله تعالى الإسلام (٣).

ووجه المنع: أنهم أسوأ حالًا من الحائض والجنب، فإنهم نجسٌ بنص

<sup>(</sup>۱) سبق تخريج ما يتعلق بوفد نجران، وأما خبر وفد ثقيف فأخرجه أحمد (۱۷۹۱۳) وأبو داود (۳۰۲٦) وابن خزيمة (۱۳۲۸) من حديث الحسن عن عثمان بن أبي العاص الثقفي. ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>۲) لم أقف عليه. وخبر مجيء أبي سفيان إلى المدينة قبل إسلامه ذكره ابن إسحاق وغيره من أصحاب المغازي، وليس فيه التصريح بدخوله المسجد. انظر: «سيرة ابن هشام» (۲/ ۳۸۹)، ومرسل عكرمة عند ابن أبي شيبة (۳۸ ۰۷۷).

<sup>(</sup>٣) روئ ذلك أصحاب المغازي: عروة (من رواية ابن لهيعة عن أبي الأسود عنه)، وموسى بن عقبة عن الزهري، وابن إسحاق عن محمد بن جعفر بن الزبير، كلهم مرسلًا. أخرجها الطبراني في «الكبير» (١٧/ ٥٦- ٦٦) والبيهقي في «الدلائل» (٣/ ١٤٧ - ١٤٩).

القرآن، والحائض والجنب ليسا بنجس بنصّ السنة(١).

ولما دخل أبو موسى على عمر بن الخطاب وهو في المسجد أعطاه كتابًا فيه حسابٌ عمله، فقال له عمر: ادعُ الذي كتبه ليقرأه، فقال: إنه لا يدخل المسجد، قال: ولِمَ؟ قال: إنه نصراني (٢). وهذا يدل على شهرة ذلك بين الصحابة.

ولأنه قد انضمَّ إلى حدث جنابته حدثُ شركِه، فيتغلَّظ المنع.

وأما دخول الكفار مسجد النبي على فكان ذلك لما كان بالمسلمين حاجة للى ذلك، ولأنهم كانوا يخاطبون النبي على في عهودهم، ويؤدُّون إليه الرسائل، ويحملون منه الأجوبة، ويسمعون منه الدعوة. ولم يكن النبي كله ليخرج من المسجد لكل من قصدَه من الكفار، فكانت المصلحة في دخولهم اذ ذاك - أعظمَ من المفسدة التي فيه، بخلاف الجنب والحائض فإنه كان يُمكِنهما التطهرُ والدخول إلى المسجد.

وأما الآن فلا مصلحة للمسلمين في دخولهم مساجدَهم والجلوس فيها، فإن دعت إلىٰ ذلك مصلحةٌ راجحةٌ جاز دخولها بالإذن (٣)، والله أعلم.

#### 金金金金

<sup>(</sup>۱) كما في حديث أبي هريرة أن النبي عليه قال له لمَّا أخبره أنه انخنس منه لأنه كان جنبًا: «سبحان الله! إن المؤمن لا ينجس». أخرجه البخاري (۲۸۳) ومسلم (۳۷۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في «السنن» (٩/ ٢٠٤، ١٢٧/١٠) بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٣) في هامش الأصل: «بلا إذن» برمز خ.

# ذكر معاملتهم عند اللقاء وكراهة أن يُبدَؤوا بالسلام، وكيف يُرَدُّ عليهم

عن أبي هريرة رَضَيَلِللهُ عَنْهُ أَن رسول الله عَلَيْهُ قَال: «لا تبدؤوا اليهودَ والنصاري بالسلام، فإذا لقيتم أحدَهم في طريقٍ فاضطرُّوه إلى أضيقهِ»، رواه مسلم في «صحيحه» (١).

وفي «الصحيحين» (٢) عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله عنها أن رسول الله عليك، فقل: وعليك، فقل: «إذا سلَّم عليكم اليهود فإنما يقول أحدهم: السَّامُ عليك، فقل: وعليك». هكذا بالواو، وفي لفظ (٣): «عليك» بلا واوٍ.

وعن أنس بن مالك رَضَّالِللهُ عَنْهُ أن رسول الله عَلَيْهُ قال: «إذا سلَّم عليكم أهل الكتاب فقولوا: وعليكم». رواه أحمد (٤) هكذا. وفي لفظ للإمام أحمد (٥): «فقولوا: عليكم» بلا واو.

وعن عائشة رَضَيَّالِلَهُ عَنْهَا قالت: دخل رهطٌ من اليهود على رسول الله عَلَيْهُ فقال رسول الله عَلَيْهُ فقال رسول الله فقالوا: السام عليك، ففهمتُها فقلت: عليكم السَّامُ واللعنة، فقال رسول الله

<sup>(</sup>۱) برقم (۲۱۶۷).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۲۵۷) ومسلم (۲۱۲٤).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٦٩٢٨) ومسلم (٢١٦٤/٨).

<sup>(</sup>٤) برقم (١١٩٤٨)، وهو عند البخاري (٦٢٥٨) ومسلم (٢١٦٣) أيضًا.

<sup>(</sup>٥) برقم (١٣٢١١).

عَلَيْهِ: «مهلًا يا عائشة، فإن الله يحبُّ الرفقَ في الأمر كله»، فقلت: يا رسول الله، أولم تسمع ما قالوا؟ قال رسول الله عَلَيْهِ: «قد قلت: وعليكم». متفق عليه (١)، واللفظ للبخاري.

وفي لفظ آخر: «قد قلت: عليكم»، ولم يذكر مسلم (٢) الواو.

وفي لفظ للبخاري (٣): فقالت عائشة رضي الله عنها: عليكم! ولعنكم الله وغضب عليكم! قال: «مهلًا يا عائشة، عليكِ بالرفق، وإياكِ والعنف والفحش»، قالت: أولم تسمع ما قالوا؟ قال: «أولم تسمعي ما [قلتُ]؟ رددتُ عليهم، فيُستجاب لي فيهم، ولا يُستجاب لهم فيَّ».

وعند مسلم (٤): «قلت: بل عليكم السَّام والنَّامُ».

وعنده أيضًا (٥) عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: سلّم ناسٌ من يهودَ على رسول الله ﷺ، قالوا: السام عليك يا أبا القاسم، قال: «عليكم»، فقالت عائشة رضي الله عنها وغضبتْ: ألم تسمع ما قالوا؟ قال: «بلئ قد سمعتُ فرددتُ: عليكم، إنا نُجابِ عليهم ولا يُجابون علينا».

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٢٥٦) ومسلم (٢١٦٥/ ١٠ - الطريق الأول).

<sup>(</sup>٢) (٢١٦٥ / ١٠ – الطريق الثاني).

<sup>(</sup>٣) برقم (٦٠٣٠). والزيادة منه.

<sup>(</sup>٤) برقم (١١٦/١١٥).

<sup>(</sup>٥) «صحيح مسلم» (٢١٦٦).

وعن أبي بَصْرة (١) رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «إنّا غَادُون على يهودَ، فلا تبدأوهم بالسلام، فإن سلَّموا عليكم فقولوا: وعليكم». رواه الإمام أحمد (٢).

وله أيضًا (٣) عن عقبة بن عامر رَضَالِللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْةِ: «إني راكبٌ غَدًا إلى يهود فلا تبدأوهم بالسلام، وإذا سلّموا عليكم فقولوا: وعليكم».

لما كان السلام اسمًا من أسماء الرب تبارك وتعالى، وهو اسم مصدرٍ في الأصل \_ كالكلام والعطاء \_ بمعنى السلامة = كان الرب تعالى أحقّ به من كل

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «أبي نضرة» تصحيف.

<sup>(</sup>۲) برقم (۲۷۲۳۷)، وأخرجه بنحوه أحمد (۲۷۲۳۰، ۲۷۲۳۵) والبخاري في «الأدب المفرد» (۱۱۰۲) والنسائي في «الكبرئ» (۱۱۰۸) وغيرهم من طرق عن يزيد بن أبي حبيب، عن مرثد بن عبد الله اليزني (ولم يُذكر في رواية أحمد: ۲۷۲۳۷)، عن أبي بصرة الغفاري رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ. وهذا إسناد صحيح.

<sup>(</sup>٣) برقم (١٧٢٩٥ مسند عقبة، ١٨٠٤٥ مسند أبي عبد الرحمن الجهني)، وأخرجه أيضًا ابن ماجه (٣٦٩) وأبو يعلى (٩٣٦) والطبراني في «الكبير» (٢٢/ ٢٩٠) من طرق عن ابن إسحاق، عن يزيد بن أبي حبيب، عن مرثد بن عبد الله، عن أبي عبد الرحمن الجُهني (قيل: هو عقبة بن عامر).

رجاله ثقات، وهو الحديث السابق بعينه، إلا أن ابن إسحاق وهم فيه فجعله عن أبي عبد الرحمن الجهني، والصحيح: عن أبي بصرة الغفاري. على أن ابن إسحاق نفسه قد رواه تارة على الصواب كما في «الأدب المفرد» (١١٠٢) وغيره. انظر: «العلل الكبير» للترمذي (ص٤٤٣)، و «أنيس الساري» (١٥٢٩).

ما سواه؛ لأنه السالم من كل آفة وعيب ونقص وذمّ، فإن له الكمال المطلق من جميع الوجوه، وكمالُه من لوازم ذاته، فلا يكون إلا كذلك. والسلام من جميع الوجوه، وكمالُه من العبث والظلم وخلافِ الحكمة، وسلامة صفاته من مشابهة صفات المخلوقين، وسلامة ذاته من كل نقص وعيب، وسلامة أسمائه من كل ذمّ. فاسم السلام يتضمن إثبات جميع الكمالات له وسلب جميع النقائص عنه، وهذا معنى «سبحان الله والحمد لله». ويتضمن إفراده بالألوهية وإفراده بالتعظيم، وهذا معنى «لا إله إلا الله والله أكبر». فانتظم اسم السلام» الباقياتِ الصالحاتِ التي يُثنى بها على الرب جل جلاله.

ومن بعض تفاصيل ذلك أنه الحيّ الذي سَلِمتْ حياته من الموت والسِّنة والنوم والتغير، القادر الذي سلمتْ قدرته من اللغوب والتعب والإعياء والعجز عما يريد، العليم الذي سلِمَ علمُه أن يعزُبَ عنه مثقالُ ذرة أو يغيبَ عنه معلومٌ من المعلومات، وكذلك سائر صفاته علىٰ هذا.

فرضاه سبحانه سلامٌ أن ينازعه الغضب، وحلمه سلامٌ أن تُنازعه العَجلةُ، ورحمته سلامٌ أن تُنازعه العَجلةُ، ورحمته سلام أن تنازعها العقوبة، وعفوه سلامٌ أن ينازعها العجز، الانتقام، وإرادته سلامٌ أن ينازعها الإكراه، وقدرته سلامٌ أن ينازعها العجز، ومشيئته سلامٌ أن ينازعها خلاف مقتضاها، وكلامه سلامٌ أن يعرض له كذِبٌ أو ظلمٌ، بل تمّت كلماته صدقًا وعدلًا، ووعده سلامٌ أن يلحقه خُلْفٌ، وهو سلامٌ أن يكون قبله شيء أو بعده شيء أو فوقه شيء أو دونه شيء، بل هو

<sup>(</sup>١) «تنازعه العجلة... وعفوه سلام أن» ساقطة من المطبوع.

العالي علىٰ كل شيء وفوق كل شيء وقبل كل شيء وبعد كل شيء والمحيط بكل شيء وعطاؤه ومنعُه سلامٌ أن يقع في غير موقعه، ومغفرتُه سلامٌ أن يبالي بها أو تضيق بذنوب<sup>(1)</sup> عباده أو تصدر عن عجزٍ عن أخذِ حقّه كما تكون مغفرة الناس. ورحمتُه وإحسانه ورأفته وبرُّه وجوده وموالاته لأوليائه وتحببُه إليهم وحنانه عليهم وذكره لهم وصلاته عليهم الممن تكون لحاجةٍ منه إليهم أو تعزُّز بهم أو تكثُّر بهم. وبالجملة فهو السلام من كل ما ينافي كمالَه (٢) المقدس بوجهٍ من الوجوه.

وأخطأ كلَّ الخطأ من زعم أنه من أسماء السلوب، فإن السلب المحض لا يتضمن كمالًا، بل اسم السلام متضمن للكمال السالم من كل ما يضاده، وإذا لم تَظلم هذا الاسمَ ووفَّيتَه (٣) معناه وجدتَه مستلزمًا لإرسال الرسل، وإنزال الكتب، وشَرْع الشرائع، وثبوتِ المعاد، وحدوث العالم، وثبوتِ القضاء والقدر، وعلوِّ الرب تعالىٰ علىٰ خلقه ورؤيته لأفعالهم وسَمْعِه لأصواتهم واطلاعِه علىٰ سرائرهم وعلانياتهم، وتفرُّدِه بتدبيرهم، وتوحُّدِه في كماله المقدس عن شريكٍ بوجهٍ من الوجوه. فهو السلام الحق من كل وجهٍ، كما هو النزيه البريء عن نقائص البشر من كل وجهٍ.

ولما كان سبحانه موصوفًا بأن له يدين لم يكن فيهما شمالٌ، بل كلتا يديه

<sup>(</sup>١) في الأصل: «ذنوب» بدون الباء.

<sup>(</sup>٢) في المطبوع: «كلامه» تحريف.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «ووفيناه». والمثبت أولى بالسياق.

يمين (١) مباركة ما كذلك أسماؤه كلها حسنى، وأفعاله كلها خير وصفاته كلها كمالً. وقد جعل سبحانه السلام تحية أوليائه في الدنيا وتحيتهم يوم لقائه، ولمّا خلق آدم وكمل خلقه فاستوى قال الله له: «اذهَبْ إلى أولئك النفر من الملائكة فاستمع ما يُحيُّونك به، فإنها تحيتُك وتحية ذريتك مِن بعدك (٢).

وقال تعالىٰ: ﴿لَهُمْ دَارُ أَلسَّلَامِ عِندَ رَبِّهِمٌ ﴾ [الأنعام: ١٢٨]، وقال: ﴿وَاللَّهُ يَدْعُوٓاْ إِلَىٰ دِارِ أَلسَّلَامِ﴾ [يونس: ٢٥].

وقد اختلف في تسمية الجنة بدار السلام، فقيل: السلام هو الله، والجنة داره. وقيل: السلام هو الله، والجنة داره. وقيل: السلام هو السلامة، والجنة دار السلامة من كل آفة وعيب ونقص وقيل: سميت دار السلام؛ لأن تحيتهم فيها سلامٌ. ولا تَنافِيَ بين هذه المعاني كلها (٣).

وأما قول<sup>(٤)</sup> المسلم: السلام عليكم، فهو إخبارٌ للمسلَّم عليه بسلامته من غيلة المسلِّم وغِشِّه ومكرِه ومكروه يناله منه، فيردُّ الرادُّ عليه مثل ذلك، أي: فعلَ الله ذلك بك وأحلَّه عليك.

والفرق بين هذا الوجه وبين الوجه الأول: أنه في الأول خبرٌ، وفي الثاني طلبٌ.

<sup>(</sup>١) كما في حديث عبد الله بن عمرو الذي أخرجه مسلم (١٨٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٣٢٦) ومسلم (٢٨٤١) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) انظر: «حادي الأرواح» للمؤلف (١/١٩٤، ١٩٥).

<sup>(</sup>٤) هذا الوجه الثاني، وما تقدم كان الوجه الأول.

ووجة ثالث: وهو أن يكون المعنى: أَذكُر الله الذي عافاك من المكروه، وآمنك من المحذور، وسلَّمك مما تخاف، وعاملنا من السلامة والأمان بمثل ما عاملك به. فيردُّ الرادُّ عليه مثلَ ذلك، ويُستحب له أن يزيده، كما أن من أهدى لك هدية يُستحب لك أن تُكافئه بزيادةٍ عليها، ومن دعا لك ينبغي أن تدعو له بأكثر من ذلك.

ووجة رابع: وهو أن يكون معنى سلام المسلم وردِّ الراد بشارةً من الله سبحانه، جعلها على ألسنة المسلمين لبعضهم بعضًا بالسلامة من الشر، وحصول الرحمة والبركة، وهي دوام ذلك وثباته. وهذه البشارة أعطُوها لدخولهم في دين الإسلام، فأعظمهم أجرًا أحسنهم تحية، وأسبقهم في هذه البشارة كما في الحديث: «وخيرُهما الذي يبدأ صاحبه بالسلام»(١).

واشتق الله سبحانه لأوليائه من تحية بينهم اسمًا من أسمائه، واسم دينه الإسلام الذي هو دين أنبيائه ورسله وملائكته. قال تعالى: ﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ أَللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ وَ أَسُلَمَ مَن فِي أَلسَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهَا وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٢].

ووجه خامس: وهو أن كل أمةٍ من الأمم لهم تحية بينهم من أقوالٍ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۰۷۷، ۲۲۳۷) ومسلم (۲۵۲۰) من حديث أبي أيوب الأنصاري رَضَى اللهُ عَنْهُ.

وأعمال، كالسجود وتقبيل الأيدي وضرّب الجُوك (١)، وقول بعضهم: انعمْ صباحًا، وقول بعضهم: انعمْ صباحًا، وقول بعضهم: عِشْ ألفَ عامٍ ونحو ذلك. فشرعَ الله تبارك وتعالىٰ لأهل الإسلام «سلامٌ عليكم»، وكانت أحسنَ من جميع تحيات الأمم بينها، لتضمُّنِها السلامة التي لا حياة ولا فلاح إلا بها، فهي الأصل المقدَّم علىٰ كل شيء.

وانتفاع العبد بحياته إنما يحصل بشيئين: بسلامته من الشر وحصول الخير، والسلامة من الشر مقدَّمةٌ على حصول الخير وهي الأصل، فإن الإنسان \_ بل وكل حيوانٍ \_ إنما يهتمُّ بسلامته أولًا وغنيمته ثانيًا. على أن السلامة المطلقة تتضمن حصول الخير، فإنه لو فاته حصل له الهلاك والعطب أو النقص، ففوات الخير يمنع حصول السلامة المطلقة، فتضمنت السلامة نجاة العبد من الشر وفوزَه بالخير، مع اشتقاقها من اسم الله.

والمقصود أن السلام اسمه ووصفه وفعله، والتلفظ به ذكرٌ له، كما في «السنن» (٢) أن رجلًا سلَّم علىٰ النبي ﷺ فلم يردَّ عليه، حتىٰ تيمَّم وردَّ عليه،

<sup>(</sup>۱) الجوك (معرَّب «چوك» بالفارسية): الفخذ. وضرب الجوك نوع من البروك والجثوّ عند الترك والمغول في حضرة ملوكهم. انظر: المعجم الفارسي «برهان قاطع» (۲/ ۲۷۰)، و «تكملة المعاجم العربية» (۲/ ۳۵۱).

وعلق عليه في المطبوع: لعله «الجنوك» جمع جنك، آلة يُـضرب بها كالعود والدف. وهو بعيد ومخالف لما في الأصل و «زاد المعاد» (٣/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>۲) لأبي داود (۱۷)، والنسائي (۳۸) وابن ماجه (۳۵۰)، أخرجه أيضًا أحمد (۱۹۰۳٤) والدارمي (۲۱۸۳) وابن خزيمة (۲۰۲) وابن حبان (۸۰۳) والحاكم (۱/۱۲۷)، من

وقال: «إني كرِهتُ أن أذكر الله إلا على طهارةٍ».

فحقيقٌ بتحيةٍ هذا شأنها أن تُصان عن بذُلِها لغير أهل الإسلام، وأن لا يُحيَّا بها أعداءُ القدوس السلام. ولهذا كانت كتب النبي عَيَّ إلى ملوك الكفار: «سلامٌ على من اتبع الهدى»(١)، ولم يكتب لكافر «سلامٌ عليكم» أصلًا، فلهذا قال في أهل الكتاب: «ولا تَبدؤوهم بالسلام».

#### فصل

وأما الرد عليهم فأمر أن يقتصر به على «عليكم»، واختلفت الرواية في إثبات الواو وحذفها، وصح هذا وهذا.

فاستشكلت طائفة ألاً دخولَ هذه الواو هاهنا إذ هي للتقرير وإثبات الأول، كما إذا قيل لك: فعلتَ كذا وكذا وكذا، فقلتَ: وأنتَ فعلتَه، أو قال: فلانٌ يصلِّي الخمس، فتقول: ويزكِّي ماله.

حديث المهاجر بن قُنفذ رَضَالِللَهُ عَنْهُ بإسناد صحيح، إلا أن لفظه: «فلم يردَّ عليه حتى توضأ». وأمَّا ذكر أنه ﷺ تيمم ثمَّ ردَّ عليه ففي حديث أبي الجهم عند مسلم (٣٦٩) وغيره، ولكن ليس فيه اعتذاره إليه بقوله ﷺ: «إني كرهت...».

<sup>(</sup>١) كما في حديث ابن عباس عند البخاري (٧) ومسلم (١٧٧٣) في كتاب النبي عليه إلى هرقل عظيم الروم.

<sup>(</sup>۲) منهم الخطابي في «معالم السنن» (۸/ ۷۵)، وابن بطال في «شرح صحيح البخاري» (۹/ ۳۸). وانظر: «فتح الباري» (۱۱/ ٤٤ – ٤٤)، ففيه ذكر هذا الإشكال والرد عليه. وراجع كلام المؤلف بنحو ما هنا في «بدائع الفوائد» (۲/ ٢٦٥ وما بعدها)، و «تهذيب السنن» (۳/ ٤٣٤).

قالوا: فالموضع موضع إضرابٍ، لا موضع تقريرٍ ومشاركةٍ، فهو موضع (بل عليكم)، لا موضع (وعليكم)، فإذا دخلت (١) الواو كان إعادةً لمثل قوله من غير إشعارٍ بأنك علمت مراده، وإذا أتيت بلفظة «بل» أشعرته أنك فهمت مراده ورددته عليه قصاصًا، والأول أليق بالكرم والفضل. ولهذا السر والله أعلم دخلت الواو، على أنه ليس في دخولها إشكال، فإن الموت لا ينجو منه أحدٌ، وكأن الرادّ يقول: الذي أخبرت بوقوعه علينا نحن وأنت فيه سواءٌ، فهو علينا وعليك. وهذا أولى من تغليط الراوي في إثباتها إذ لا سبيل إليه.

فإن قيل: بل إليه سبيل، قال الخطابي (٢): يرويه عامَّة المحدثين بالواو، وابن عيينة يرويه بحذفها، وهو الصواب.

قيل: قد ضبط الواوَ عبدُ الله بن عمر، وضبطها عنه عبد الله بن دينارٍ، وضبطها عنه عبد الله بن دينارٍ، وضبطها عنه مالك عن وضبطها عنه مالك عن عبد الله بن دينارٍ، ورواه الثوري أيضًا عن عبد الله بن دينارٍ فقال: وعليكم، انتهىٰ.

وهذا الحديث قد أخرجه البخاري في «صحيحه» (٤) كما تقدم. وحديث

<sup>(</sup>١) في الأصل: «حذف»، ولا يستقيم به المعنى.

<sup>(</sup>٢) في «معالم السنن» (٨/ ٧٥). وانظر التعليق عليه في «زاد المعاد» (٢/ ٤٩٦).

<sup>(</sup>٣) بعد أن أخرجه (٥٢٠٦) من طريق عبد العزيز بن مسلم القسملي عن عبد الله بن دينار عن ابن عمر بإثبات الواو.

<sup>(</sup>٤) برقم (٦٢٥٧) من طريق عبد الله بن يوسف التنيسي عن مالك به. وتابع التنيسي

سفيان الثوري رواه البخاري ومسلم، وهو بالواو عندهما(١).

وأما قول الخطابي: وابن عيينة رواه بحذفها= فقد اختُلِف على ابن عيينة أيضًا (٢).

وجوابٌ آخر ولعله أحسن من الجواب الأول: أنه ليس في دخول الواو تقريرٌ لمضمون تحيتهم، بل فيه ردُّها وتقريرها لهم، أي: ونحن أيضًا ندعو لكم بما دعوتم به علينا، فإن دعاءهم قد حصل ووقع منهم، فإذا ردّ عليهم المجيب بقوله: «وعليكم» كان في ذكر الواو سرُّ لطيفٌ، وهو أن هذا الذي طلبتموه لنا ودعوتم به هو بعينه مردودٌ عليكم، لا تحية لكم غيرُه. والمعنى: ونحن نقول لكم ما قلتم بعينه.

بإثبات الواوعن مالك: ابنُ أبي أويس (الأدب المفرد: ١١٠٦)، وابن وهب (مستخرج أبي عوانة: ٩٤٨٨)، وقتيبة بن سعيد (ابن السني: ٢٤٣). ورواه آخرون عن مالك بحذف الواو، منهم: القعنبي (مسند الموطأ: ٤٧٨)، وأبو مصعب الزهري (الموطأ: ٢٠٢١)، ويحيئ الليثي (الموطأ: ٢٧٥٩)، ومحمد الشيباني (الموطأ: ٩١٧)، وخالد بن مخلد (الدارمي: ٢٦٧٧).

<sup>(</sup>۱) نعم هو عند مسلم (۲۱٦٤) من طريق عبد الرحمن بن مهدي عن سفيان الثوري بإثبات الواو. ولكن البخاري أخرجه (۲۹۲۸) من طريق يحيئ بن سعيد القطان عن سفيان الثوري ومالك قالا: ثنا عبد الله بن دينار... بحذف الواو. وكذا هي رواية يحيئ عن سفيان عند أحمد (۲۹۲۸). وتابع ابن مهدي في روايته عن سفيان بإثبات الواو: وكيع (أحمد: ۲۲۲۸) ابن أبي شيبة: ۲۲۲۷) وعبد الرزاق (أحمد: ۵۹۳۸).

<sup>(</sup>٢) فرواه عنه بحذفها: الحميدي في «مسنده» (٦٧١)، والحارث بن مسكين عند النسائي في «الكبرئ» (١٠٢٦). ورواه عنه بإثباتها: أحمد بن عبدة عند البزار (٦١٢٢).

كما إذا قال رجل لمن يسبُّه: عليك كذا وكذا، فقال: وعليك، أي وأنا أيضًا قائل لك ذلك، وليس معناه أن هذا قد حصل لي وهو حصل لك معي، فتأمَّله.

وكذلك إذا قال: غفر الله لك، فقلت: ولك، وليس المعنى أن المغفرة قد حصلت لي ولك، فإن هذا علم غيب، وإنما معناه أن الدعوة قد اشتركتُ فيها أنا وأنت. ولو قال: غفر الله لك، فقلت: لك، لم يكن فيه إشعارٌ بذلك.

وعلىٰ هذا فالصواب إثبات الواو، وبه جاءت أكثر الروايات، وذكرها الثقات الأثبات، والله أعلم.

#### فصل

هذا كله إذا تحقق أنه قال: السام عليكم، أو شكّ فيما قال. فلو تحقق السامع أن الذمي قال له: «سلامٌ عليكم» لا شكّ فيه، فهل له أن يقول: وعليك السلام، أو يقتصر على قوله: وعليك؟ فالذي تقتضيه الأدلة الشرعية وقواعد الشريعة أن يقال له: وعليك السلام، فإن هذا من باب العدل، والله يأمر بالعدل والإحسان. وقد قال تعالىٰ: ﴿وَإِذَا حُيِيتُم بِتَحِيّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا ﴾ [النساء: ٨٥]، فندب إلى الفضل، وأوجب العدل.

ولا ينافي هذا شيئًا من أحاديث الباب بوجه ما، فإنه على إنما أمر بالاقتصار على قول الراد «وعليكم» بناءً على السبب المذكور الذي كانوا يعتمدونه في تحيتهم، وأشار إليه في حديث عائشة رضي الله عنها فقال: «ألا ترينني قلتُ: وعليكم» لما قالوا: السام عليكم، ثم قال: «إذا سلَّم عليكم أهل

الكتاب فقولوا: وعليكم». والاعتبار وإن كان بعموم اللفظ فإنما يعتبر عمومه في نظير المذكور لا فيما يخالفه. قال تعالىٰ: ﴿وَإِذَا جَآءُوكَ حَيَّـوُكَ بِمَا لَمُ لَوَ لَا يُعَدِّبُنَا أُللَّهُ بِمَا نَقُولُ ﴿ وَالمجادلة: ٨]. يُحَيِّكَ بِهِ أُللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمُ لَوُلَا يُعَذِّبُنَا أُللَّهُ بِمَا نَقُولُ ﴿ [المجادلة: ٨]. فإذا زال هذا السبب وقال الكتابي: سلامٌ عليكم ورحمة الله، فالعدل في التحية يقتضى أن يردَّ عليه نظير سلامه، وبالله التوفيق.

金金金金

#### فصل

### في عيادة أهل الكتاب

قال المرُّوذي (١): بلغني أن أبا عبد الله سئل عن رجل له قرابة نصراني: يعوده؟ قال: نعم.

قال الأثرم (٢): وسمعت أبا عبد الله يُسأل عن الرجل له قرابة نصراني يعوده؟ قال: نعم. قيل له: نصراني، قال: أرجو أن لا تضيق العيادة.

قال الأثرم (٣): وقلت له مرةً أخرى: يعود الرجل اليهودي والنصراني (٤)؟ قال: أليس عاد النبي عَلَيْهُ اليهودي ودعاه إلى الإسلام؟

وقال أبو مسعود الأصبهاني (٥): سألت أحمد بن حنبلٍ عن عيادة القرابة والجار النصراني، قال: نعم.

وقال الفضل بن زياد (٦٠): سمعت أحمد شُئل عن الرجل المسلم يعود أحدًا من المشركين؟ قال: إن كان يرى أنه إذا عاده يعرض عليه الإسلام يقبل

<sup>(</sup>١) كما في «الجامع» للخلال (٦٠٠). وفيه نقص.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه. وفيه: «أرجو أن لا يضيق لعباده». ولعله تصحيف.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «والنصاري». والمثبت من «الجامع».

<sup>(</sup>٥) «الجامع» (٦٠١).

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه (٦٠٢).

منه فليعُده، كما عاد النبي عليه الغلام اليهودي، فعرض عليه الإسلام.

وقال إسحاق بن إبراهيم (١): سألت أبا عبد الله عن الرجل يكون له النصراني، فإذا مرض يعوده؟ قال: يجيء فيقوم على الباب ويعذر إليه.

وقال مهنأ (٢): سألت أبا عبد الله عن الرجل يعود الكافر؟ فقال: إذا كان يرتجيه فلا بأس به، ويعرض عليه الإسلام، قلت له: وترى إذا عاده يدعوه إلى الإسلام؟ قال: نعم.

وقال أبو داود (٣): سمعت أحمد يُسأل عن عيادة اليهودي والنصراني، فقال: إذا كان يريد أن يدعوه إلى الإسلام، نعم.

وقال جعفر بن محمد (٤): سئل أبو عبد الله عن الرجل يعود شريكًا له يهوديًّا أو نصرانيًّا، قال: لا، ولا كرامة.

فهذه ثلاث رواياتٍ منصوصاتٍ عن أحمد: المنع، والإذن، والتفصيل، فإن أمكنه أن يدعوه إلى الإسلام ويرجو ذلك منه عاده.

وقد ثبت في «صحيح البخاري» (٥) من حديث أنس بن مالك رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ قال: كان غلامٌ يهودي يخدم النبي عَلَيْكُ فمرض، فأتاه النبي عَلَيْكُ يعوده، فقعد

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٦٠٣). وفيه: «ويعتذر إليه».

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٦٠٥). وانظر «مسائله» (ص١٨٩).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (٢٠٧).

<sup>(</sup>٥) برقم (١٣٥٦).

عند رأسه، فقال له: «أسلِم»، فنظر إلى أبيه وهو عنده، فقال له: أطع أبا القاسم، فخرج النبي عليه وهو يقول: «الحمد لله الذي أنقذَه من النار».

وثبت عن النبي على أنه عاد عبد الله بنَ أُبيِّ ابنَ سلول رأس المنافقين (٢).

<sup>(</sup>١) البخاري (١٣٦٠) ومسلم (٢٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۲۱۷۵۸) وأبو داود (۳۰۹٤) وابن هشام في «السيرة» (۱/٥٨٥) والطبراني (۱/ ٢٨٥) والحاكم (۱/ ٣٤١) والبيهقي في «الدلائل» (٥/ ٢٨٥) من حديث ابن إسحاق، عن الزهري، عن عروة، عن أسامة بن زيد. وإسناده حسن، وقد ورد تصريح ابن إسحاق بالتحديث في رواية ابن هشام والبيهقي. وقد اختاره الضياء (٤/ ١١٧ - ١١٩).

وقال الأثرم (١): حدثني مصرِّف بن عمرو الهمداني، ثنا يونس \_ يعني ابن بُكير \_ ثنا سعيد بن مَيْسرة قال: سمعت أنس بن مالك رَضَالِللَّهُ عَنْهُ يقول: كان رسول الله عَلَيْهُ إذا عاد رجلًا على غير دين الإسلام لم يجلس عنده، وقال: «كيف أنت يا يهودي يا نصراني؟».

金金金金

<sup>(</sup>۱) لم أجده في القدر المطبوع من «سننه» ولا في «الناسخ والمنسوخ» له. وقد أخرجه سمُّويه في «فوائده» (۲۹) والبيهقي في «الشعب» (۸۸۰۳) من طريق محمد بن سعيد ابن الأصبهاني، عن يونس بن بكير به. وإسناده واو، فإن سعيد بن ميسرة منكر الحديث جدًّا، بل قد اتُّهم بالوضع.

#### فصل

## في شهود جنائزهم

قال محمد بن موسى (١): قلت لأبي عبد الله: يُشيِّع المسلم جنازة (٢) المشرك؟ قال: نعم.

وقال محمد بن الحسن بن هارون (٣): قيل لأبي عبد الله: ويشهد جنازته؟ قال: نعم، نحو ما صنع الحارث بن أبي ربيعة؛ كان شهد جنازة أمِّه، وكان يقوم ناحيةً، ولا يحضر (٤) لأنه ملعون (٥).

وقال أبو طالب(٦): سألت أبا عبد الله عن الرجل يموت وهو يهودي

<sup>(</sup>١) كما في «الجامع» للخلال (٦٢٣).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «جاره». والتصويب من هامشه، وكذا في «الجامع».

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٢٢٤).

<sup>(</sup>٤) في الجامع: «ولا يحفر»، وهو تصحيف، فقد جاء فيه على الصواب برقم (٦٣٠).

<sup>(</sup>٥) لم أجد الأثر، ولكن أخرج ابن أبي شيبة (١١٩٦٤، ١١٩٦٥) من طريقين عن الشعبي قال: ماتت أم الحارث بن أبي ربيعة وهي نصرانية، فشهدها أصحاب محمد على وأخرج ابن المنذر في «الأوسط» (٥/ ٣٦٣) والطحاوي في «معاني الآثار» (١/ ٤٨٤) بإسناد لا بأس به عن الحارث بن أبي ربيعة أنه سأل ابن عمر عن أمِّ له (ولفظ الطحاوي: أمِّ ولدٍ له) نصرانية ماتت، فقال له ابن عمر: «تأمر بأمرك وأنت بعيد ثم تسير أمامها، فإن الذي يسير أمام الجنازة ليس معها».

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۲۲۵).

وله ولدُّ مسلم، كيف يصنع؟ قال: يركب دابته ويسير أمام الجنازة، ولا يكون خلفه، فإذا أرادوا(١) أن يدفنوه رجع، مثل قول عمر.

قلت: أراد ما رواه سعيد بن منصور (٢) قال: حدثني عيسى بن يونس عن محمد بن إسماعيل، عن عامر بن شقيق، عن أبي وائل قال: ماتت أمي نصرانية، فأتيتُ عمر فسألته فقال: اركبْ في جنازتها وسِرْ أمامها.

قال الخلال (٣): حدثنا علي بن سهل بن المغيرة قال: حدثني أبي سهل بن المغيرة قال: حدثني أبي سهل بن المغيرة، حدثنا أبو معشر، عن محمد بن كعب القُرظي، عن عبد الله بن كعب بن مالك، عن أبيه قال: جاء قيس بن شمَّاسِ إلى النبي عَلَيْهُ فقال: إن أمَّه توفيتْ وهي نصرانيةٌ، وهو يحبُّ أن يحضرها، فقال له النبي في «اركبْ دابتك وسِرْ أمامها، فإذا ركبتَ وكنتَ أمامَها فلستَ معها». قال

<sup>(</sup>١) في الأصل: «أراد». والمثبت من «الجامع».

<sup>(</sup>٢) برقم (١٠٤٠ - التفسير) ومن طريقه الخلال في «الجامع» (٦٢٦)، وأخرجه أيضًا ابن أبي شيبة (١١٩٦٦) - ومن طريقه ابن المنذر في «الأوسط» (٥/ ٣٦٣) - عن عيسي بن يونس به. وإسناده لا بأس به.

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٦٢٧). وأخرجه أيضًا الدارقطني (١٨٣٥) من طريق علي بن سهل بن المغيرة به، وضعّفه بأبي معشر نجيح بن عبد الرحمن السِّندي. ووقع في رواية الدارقطني: «ثابت بن قيس بن شماس» وهو أصح، لأنه ليس لأبيه صحبة، ولا ثبت إسلامه. إلا أن يكون المراد به "قيس بن شماس»: قيس بن ثابت بن قيس بن شماس، من كبار التابعين، ولكن لا يكون الحديث مرفوعًا حينتذ. وعلى كلِّ فهو من تخاليط أبي نجيح، فإنه كما قال أحمد: لا يقيم الإسناد.

علي بن سهل: رأيت أحمد بن حنبل يسأل أبي عن هذا الحديث، فحدَّثه به.

وقال حنبلُ (١): سألت أبا عبد الله عن المسلم تكون له أمٌّ نصرانيةٌ أو أبوه أو أخوه أو ذو قرابته، ترى أن يلي شيئًا من أمره حتى يواريه؟ قال: إن كان أبًا أو أمَّا أو أخًا أو قرابةً قريبةً وحضره فلا بأس، قد أمر النبي عَلَيْهُ على بن أبي طالب رَضِيَالِلهُ عَنْهُ أن يواري أبا طالب (٢). قلت: فترى أن يفعل هو ذلك؟ قال: أهل دينه يَلُونه وهو حاضرٌ يكون معهم، حتى إذا ذهبوا به تركه معهم، وهم يَلُونه.

قال حنبلُ (٣): حدثنا عفان، ثنا حماد بن سلمة، عن علي بن زيدٍ، عن يوسف بن مهران، أن عبد الله بن ربيعة قال لعبد الله بن عمر رضي الله عنهما: إن أمِّي ماتت، وقد علمتَ الذي كانت عليه من النصرانية، قال: أحسِنْ ولايتَها وكَفْنها، ولا تَقُمْ علىٰ قبرها. قال يوسف: كنا معه في ناحيةٍ،

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۱/ ۲۹۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٧٥٩) والنسائي (١/ ١١٠) والبيهقي (١/ ٣٠٤) وغيرهم من حديث علي بن أبي طالب. وإسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٣) من طريقه أخرجه الخلال في «الجامع» (١/ ٣٠٠). وفي إسناده لين من أجل علي بن زيد بن جدعان. والظاهر أن قوله: «عبد الله بن ربيعة» خطأ من بعض الرواة، وإنما هو «الحارث بن عبد الله بن أبي ربيعة» كما عند ابن المنذر وغيره من طريق آخر لا بأس به، وقد سبق قريبًا. بل وأخرجه الأثرم في «السنن» \_ كما في «إكمال تهذيب الكمال» (٣/ ٢٩٧) \_ من نفس طريق علي بن زيد، عن يوسف بن مهران بلفظ: أن أم الحارث لما ماتت وكانت نصرانية سأل ابن عمر... إلخ بنحوه.

والنصارئ يَعُجُّون (١) مع أمه.

وقال إسحاق بن منصور (٢): قلت لأبي عبد الله: الرجل يكون له جارٌ مسلم ماتت أمه نصرانيةً، يتبع هذا جنازتَها؟ قال: لا يتبعُها، يكون ناحيةً منها.

وقال الأثرم (٣): سمعت أبا عبد الله يُسأل عن شهود جنازة النصراني الجار، قال: على نحو ما صنع الحارث بن أبي ربيعة، كان شهد جنازة أمه، فكان يقوم ناحيةً ولا يحضر، لأنه ملعونٌ.

وقال صالح بن أحمد (٤): قلت لأبي: رجل مسلم ماتت له أمٌّ نصرانيةٌ، يتبع جنازتها؟ قال: يكون ناحيةً منها.

وقال سعيد بن منصور (٥): ثنا سفيان، عن أبي سنانٍ، عن سعيد بن جبيرٍ، قال: سألت ابن عباس رَضَاً لللهُ عَنْ رجل مات أبوه نصرانيًّا، قال: يشهده ويدفنه.

<sup>(</sup>١) أي يرفعون صوتهم بالدعاء.

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۲۲۹).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٦٣٠).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (٦٣١).

<sup>(</sup>۵) في «سننه» برقم (۱۰۳۷ – التفسير)، ومن طريقه الخلال في «الجامع» (٦٣٢) والنقل منه. وأخرجه أيضًا ابن أبي شيبة (١١٩٦٩) والطبري في «تفسيره» (٢٧/١٢) وابن المنذر في «الأوسط» (٥/ ٣٦٣) والضياء في «المختارة» (١٠/ ٣٩٦) من طرق عن أبي سنان به، وإسناده صحيح.

قال الخلال<sup>(۱)</sup>: كان أبو عبد الله لم يعجبه <sup>(۲)</sup> ذلك، ثم روئ عنه <sup>(۳)</sup> هؤ لاء الجماعة أنه لا بأس به، واحتجَّ بالأحاديث. يعني أنه رجع إلىٰ هذا القول، والله أعلم.

総総総総

<sup>(</sup>۱) في «الجامع» (۱/ ۳۰۱).

<sup>(</sup>٢) في «الجامع»: «لا يعجبه».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «عن». والتصويب من «الجامع».

#### فصل

#### في تعزيتهم

قال حمدان الوراق<sup>(۱)</sup>: سئل أبو عبد الله: يُعزَّىٰ أهل الذمة؟ فقال: ما أخبرك، ما سمعتُ في هذا.

وقال الأثرم (٢): سئل أبو عبد الله: أيعزَّى أهل الذمة؟، فقال: ما أدري. ثم قال الأثرم: حدثنا أبو سعيد الأشج، ثنا إسحاق بن منصور السلولي، ثنا هُريمٌ قال: سمعت الأجلح (٣) عزَّى نصرانيًّا، فقال: عليك بتقوى الله والصبر.

وذكر الأثرم (٤): حدثنا منجاب بن الحارث، ثنا شريك، عن منصورٍ، عن إبراهيم قال: إذا أردتَ أن تُعزِّي رجلًا من أهل الكتاب فقل: أكثر الله مالك وولدك وأطال حياتك أو عمرك.

وقال الفضل بن زياد (٥): سألت أبا عبد الله كيف يُعزَّىٰ النصراني؟ قال: لا أدري، ولِمَ يُعزِّيه؟

<sup>(</sup>١) كما في «الجامع» للخلال (١/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) الأجلح هو ابن عبد الله الكندي، أبو حُجَّيَّة الكوفي، من أتباع التابعين.

<sup>(</sup>٤) «الجامع» (١/٤٠٣).

<sup>(</sup>٥) «الجامع» (١/ ٣٠٥).

وقال حربٌ (١): ثنا إسحاق، ثنا مسلم بن قتيبة، ثنا كثير بن أبانٍ، عن غالبٍ قال: قال الحسن: إذا عزَّيتَ الذمي فقل: لا يصيبك إلا خيرٌ (٢).

وقال عباس بن محمد الدوري (٣): سألت أحمد بن حنبل، قلت له: اليهودي والنصراني يُعزِّيني، أيّ شيء أردُّ عليه؟ فأطرقَ ساعةً تُم قال: ما أحفظ فيه شيئًا.

وقال حربٌ<sup>(٤)</sup>: قلت لإسحاق: كيف يعزى المشرك؟ قال: يقول: أكثر الله مالك وولدك.

#### **総総総総**

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «الاجر».

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) لم أجده في «الجامع»، ولعله سقط من مطبوعته.

#### فصل

# في تهنئتهم بزوجةٍ أو ولدٍ أو قدومِ غائبٍ أو عافيةٍ أو سلامةٍ من مكروهٍ ونحوذلك

وقد اختلفت الرواية في ذلك عن أحمد، فأباحها مرةً ومنعها أخرى، والكلام فيها كالكلام في التعزية والعيادة ولا<sup>(1)</sup> فرق بينهما، ولكن ليحذر الوقوع فيما يقع فيه الجهال من الألفاظ التي تدلُّ على رضاه بدينه، كما يقول أحدهم: متَّعك الله بدينك أو نيَّحَك (٢) فيه، أو يقول له: أعزَّك الله أو أكرمك، إلا أن يقول: أكرمَك الله بالإسلام وأعزَّك به ونحو ذلك، فهذا في التهنئة بالأمور المشتركة.

وأما التهنئة بشعائر (٣) الكفر المختصة به فحرامٌ بالاتفاق، مثل أن يهنئهم بأعيادهم وصومهم، فيقول: عيدٌ مباركٌ عليك، أو تَهنأ بهذا العيد، ونحوه، فهذا إن سَلِم قائلُه من الكفر فهو من المحرمات، وهو بمنزلة أن يُهنئه بسجوده للصليب، بل ذلك أعظم إثمًا عند الله وأشدُّ مقتًا من التهنئة بشرب الخمر وقتل النفس وارتكاب الفرج الحرام ونحوه. وكثيرٌ ممن لا قدْرَ للدين عنده يقع في ذلك، ولا يدري قُبحَ ما فعل.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «ولكن». والتصويب من هامشه.

<sup>(</sup>٢) أي قوَّاك فيه.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «بشعار». والمثبت يقتضيه السياق.

فمن هناً عبدًا بمعصيةٍ أو بدعةٍ أو كفرٍ فقد تعرَّض لمقتِ الله وسخطه، وقد كان أهل الورع من أهل العلم يتجنَّبون تهنئة الظَّلَمَة بالولايات، وتهنئة الجهَّال بمنصب القضاء والتدريس والإفتاء، تجنبًا لمقت الله وسقوطهم من عينه. وإن بُلِي الرجل بذلك فتعاطاه دفعًا لشرِّ يتوقَّعه منهم، فمشى إليهم ولم يقل إلا خيرًا، ودعا لهم بالتوفيق والتسديد= فلا بأس بذلك، وبالله التوفيق.

錄錄錄錄

#### فصل

### في المرأة الكافرة تموت وفي بطنها ولد مسلم

قال حنبلُ (۱): سمعت أبا عبد الله يقول في امرأةٍ نصرانيةٍ حملَتْ من مسلم، فماتت وفي بطنها حملٌ من مسلم، فقال: يُروئ عن واثلة: تُدفن بين مقابر المسلمين والنصاري (۲).

وقال حنبلُ في موضع آخر (٣): قلت: فإن ماتت وفي بطنها ولدٌ منه، أين ترئ أن تُدفن؟ قال: قد قالوا: تُدفن [في] حجرةٍ من قبور المسلمين. وقال: أرئ أن تُدفن ناحيةً من قبور المسلمين (٤).

قال أبو داود (٥): سألت أحمد عن النصرانية تموت حبلي من مسلم، قال: فيها ثلاثة أقاويل، لو كانت مقبرةً على حدةٍ، قلت: ما الذي تختار؟ فذكر قوله هذا.

<sup>(</sup>١) كما في «الجامع» للخلال (١/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٢) سيأتي قريبًا.

<sup>(</sup>٣) كما في «الجامع» (١/ ٣٠٢). ومنه الزيادة.

<sup>(</sup>٤) «وقال أرئ... المسلمين» ساقطة من المطبوع من هنا، وأضيفت إلى الفقرة التالية بعد «ثلاثة أقاويل»، خلاف ما في الأصل والمصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) «الجامع» (١/ ٣٠٢). و «مسائله» (ص٢٢٢).

وقال إسحاق بن منصور (١): قلت لأبي عبد الله: المرأة النصرانية إذا حملت من المسلم فماتت حاملًا؟ قال: حديث واثلة.

وقال الفضل بن زياد: سمعت أحمد وسئل عن المرأة النصرانية تموت وفي بطنها ولد مسلم؟ قال: فيها ثلاثة أقاويل، يقال: تُدفن في مقبرة المسلمين، ويقال: في مقابر النصارئ. قال الفضل بن زياد (٢): وقال سمرة: تُدفن ما بين مقابر المسلمين والنصارئ. قيل له: فما ترئ؟ قال: لو كان لهؤلاء مقابر على حدةٍ ما كان أحسنه!

قال الخلال: أخطأ أبو الحارث في قوله: سمرة، إنما هو واثلة.

وقال أبو طالب (٣): سألت أحمد عن أم ولد نصرانية في بطنها ولد مسلم، قال: تدفن في ناحية، ولا تكون مع النصارئ لمكان ولدها، ولا مع المسلمين فتؤذيهم.

وقال المروذي (٤): سألت أبا عبد الله عن النصرانية يكون في بطنها المسلم، فتبسم وقال: ما أحسن أن تُدفن بين مقبرتين! يعني مقابر المسلمين والنصارئ. قال المروذي: وكان كلام أبي عبد الله أنه لا يرئ بأسًا أن تُدفن

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه (۱/ ۳۰۳).

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل. والصواب: «أبو الحارث» كما في «الجامع»، وكما يدل عليه تعقيب الخلال عليه.

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (١/ ٣٠٣).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

في مقابر المسلمين للذي في بطنها.

وسئل أيضًا (١): ما تقول في النصرانية تموت وفي بطنها ولد مسلم أين تُدفن؟ قال: فيها ثلاثة أقاويل، عن عمر: تُدفن مع المسلمين، وعن واثلة: تُدفن بين مقابر المسلمين والنصاري (٢)، وذكر آخر: أنها تُدفن مع النصاري. قال: أعجبُ إليَّ أن تُدفن بينهما، قلت: فإن لم يوجد إلا مقابر المسلمين؟ فتبسم ولم يكرهه.

قلت (٣): أما أثر واثلة، فقال ابن أبي شيبة (٤): حدثنا جعفر بن عونٍ عن ابن جريج عن سليمان بن موسى عن واثلة بن الأسقع في امرأةٍ نصرانيةٍ في بطنها ولدُّ من مسلم، قال: تُدفن في مقبرةٍ بين (٥) مقبرة المسلمين والنصارى.

وأما أثر عمر فقال (٦): حدثنا سفيان بن عيينة عن عمرو، قال: ماتت امرأة بالشام وفي بطنها ولد من مسلم وهي نصرانية ، فأمر عمر أن تُدفن مع المسلمين من أجل ولدها.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) سيأتي الأثران قريبًا.

<sup>(</sup>٣) الكلام للمؤلف.

<sup>(</sup>٤) في «المصنف» (١٢٠١٧).

<sup>(</sup>٥) في «المصنف»: «ليست» بدل «بين».

<sup>(</sup>٦) في «المصنف» (١٢٠١٨).

قالوا(١): ويكون ظهرها إلى القبلة على يسارها؛ لأن وجه الجنين إلى ظهر أمه فيكون حينئذٍ وجهه إلى القبلة على جنبه الأيمن.

قال أبو عبد الله ابن حمدان في «رعايته» (٢): دُفِنتْ منفردةً كالمرتد.

قلت: ووجه هذا أنه لم يثبت له حكمُ الدين الذي انتقل إليه من التوارث والموالاة ودفّعُه إلى الكفّار يتولّونه، وقد زال حكم الدين الذي كان عليه، فيُدفن وحدَه.

ولأصحاب الشافعي في الذمية تموت وفي بطنها ولد مسلم أربعة أوجه (٣):

أصحها: ما ذكرناه.

والثاني: تُدفن في مقابر المسلمين. قال أصحاب هذا الوجه: وتكون للولد بمنزلة صندوقٍ مُودَع فيه.

والثالث: تُدفن في مقابر أهل دينها؛ لأن الحمل لا حكم له يُشِت أحكام الدنيا من غسله والصلاة عليه وغيرها، فلم يثبت له شيء من أحكام أموات المسلمين، فتفرد بهذا الحكم وحده.

والرابع: أنها تُدفن في طرف مقابر المسلمين.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغني» (۳/ ۱۱۵)، و«الفروع» (۳/ ۳۹۵).

<sup>(</sup>٢) «الرعاية الصغرى» (١/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «روضة الطالبين» (٢/ ١٣٥).

#### فصل

### في المنع من استعمال اليهود والنصارى في شيء من ولايات المسلمين وأمورهم

قال أبو طالب<sup>(۱)</sup>: سألت أبا عبد الله: يُستعمل اليهودي والنصراني في أعمال المسلمين مثل الخراج؟ قال: لا يُستعان بهم في شيء.

وقال أحمد (٢): حدثنا وكيعٌ، ثنا مالك بن أنسٍ، عن عبد الله بن زيد (٣)، عن ابن نيار (٤)، عن عروة، عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عنها نيار (٤)، عن عروة، عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عنها نيار (٤)،

قال عبد الله (٥): قال أبي: هذا خطأ، أخطأ فيه وكيع (٦)؛ إنما هو عن الفُضَيل (٧) بن أبي عبد الله، عن عبد الله بن نيارٍ، عن عروة، عن عائشة أن رسول الله ﷺ خرج إلىٰ بدرٍ، فتبعَه رجل من المشركين فلحقه عند الحَرَّة،

<sup>(</sup>۱) كما في «الجامع» (۱/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) كما في المصدر السابق من طريق ابنه عبد الله عنه. وأخرجه أيضًا ابن أبي شيبة (٢) كما في المصدر السابق من طريق وكيع به.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل. وفي «الجامع»: «يزيد». وعند ابن ماجه (٢٨٣٢): قال علي في حديثه: عبد الله بن يزيد أو زيد.

<sup>(</sup>٤) في الأصل و «الجامع»: «بيان» مهملًا، والصواب ما أثبتناه من المصادر.

<sup>(</sup>٥) كما في «الجامع» عقب الحديث.

<sup>(</sup>٦) وكذا قال أبو حاتم في «العلل» لابنه (٩١٥) والدارقطني في «علله» (٣٥٦٥).

<sup>(</sup>V) في الأصل: «الفضل» خطأ.

فقال: إني أردتُ أن أتبعك وأصيبَ معك، قال: «تؤمن بالله ورسوله؟»، قال: لا، قال: «ارجعْ، فلن أستعينَ بمشركٍ». ثم لحقه عند الشجرة، ففرح بذلك أصحاب رسول الله عليه وكان له قوةٌ وجَلَدٌ، قال: جئتُ لأتبعك وأُصيبَ معك، قال: «تؤمن بالله ورسوله؟»، قال: لا، قال: «ارجعْ فلن أستعينَ بمشركٍ». ثم لحقه حتى ظهر على البيداء، فقال له مثل ذلك، قال: «أتؤمن بالله ورسوله؟»، واله مسلم في «صحيحه»(١) بنحوه.

وفي «مسند الإمام أحمد» (٢) من حديث خُبيب بن عبد الرحمن، عن أبيه عن جده قال: أتيتُ رسول الله ﷺ وهو يريد غزوًا أنا ورجلٌ من قومي ولم نُسلِم، فقلنا: إنَّا نستحيي أن يشهد قومنا مشهدًا لا نشهده معهم، فقال: «أسلمتما؟»، فقلنا: لا، قال: «فإنا لا نستعينُ بالمشركين على المشركين»، قال: فأسلمنا وشهدنا معه.

وفي «السنن» و «المسند» (٣) من حديث أنس بن مالك رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ أَن

<sup>(</sup>۱) برقم (۱۸۱۷)، وأخرجه أيضًا أحمد (۲٤٣٨٦) والترمذي (۱٥٥٨) والنسائي في «الكبرئ» (۸٥٠٨) وابن حبان (٤٧٢٦) من طرق عن مالك عن الفضيل بن أبي عبد الله به.

<sup>(</sup>٢) برقم (١٥٧٦٣)، وأخرجه أيضًا ابن أبي شيبة (٣٣٨٣١) والطبراني في «الكبير» (٢/ ٢٢٣) والحاكم (٢/ ١٢٢)، كلهم من طريق يزيد بن هارون، عن المستلم بن سعيد الثقفي، عن خبيب به. وهذا إسناد حسن في الشواهد.

<sup>(</sup>٣) «سنن النسائي الكبرئ» (٩٤٦٤) و «المجتبئ» (٥٢٠٩) و «مسند أحمد» (١١٩٥٤)، وأخرجه أيضًا مسدَّد (إتحاف الخيرة: ٤٠٧٤) والطبري في «تفسيره» (٥/ ٧١٠)

رسول الله ﷺ قال: «لا تَستضيئوا بنار المشركين، ولا تَنقُشوا على خواتيمكم عربيًا».

وفُسِّر (١) قوله: «لا تستضيئوا بنار المشركين»، يعني: لا تستنصحوهم ولا تَستضيئوا برأيهم (٢). والصحيح أن معناه: مباعدتهم وعدم مساكنتهم، كما في الحديث الآخر: «أنا بريءٌ من كل مسلم بين ظهراني المشركين لا تراءى نارهما» (٣).

والبيهقي في «السنن» (١٠/ ١٢٧) و «الشعب» (١٩٣٠)، كلهم من طريق هشيم، عن العوَّام بن حوشب، عن الأزهر بن راشد، عن أنس. إسناده ضعيف لجهالة أزهر بن راشد البصري، وقد خالفه قتادة فرواه عن أنس عن عمر موقوفًا: لا تنقشوا ولا تكتبوا في خواتمكم بالعربية، أخرجه ابن أبي شيبة (٢٥٦٢٥) والبخاري في «التاريخ الكبير» (١/ ٥٥٤) في ترجمة أزهر بن راشد مُعلَّا بذلك روايته.

(۱) نقل ابن النقاش في «المذمة في استعمال أهل الذمة» (ص٢٦٩ وما بعدها) كلام المؤلف من هنا. وجلُّ كتابه مأخوذ من «أحكام أهل الذمة» كما يظهر بالمقارنة بينهما.

(٢) بعد رواية الحديث السابق عدا روايتي أحمد والنسائي قال أزهر: فأتوا الحسن فقالوا: إن أنسًا حدثنا اليوم بحديث لا ندري ما هو، قال: وما حدثكم؟ فأخبروه، فقال: نعم، أما قوله: «لا تنقشوا خواتيمكم عربيًا» فإنه يقول: لا تنقشوا خواتيمكم «محمدًا»، وأما قوله: «لا تستضيئوا بنار المشركين» فإنه يقول: لا تستشيروهم في شيء من أموركم، وتصديق ذلك في كتاب الله: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ بِطَانَةً مِّن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا».

(٣) أخرجه أبوداود (٢٦٤٥) والترمذي (١٦٠٤) وغيرهما من طريق قيس بن أبي حازم

وأما النهي عن نقش الخاتم بالعربي فهذا قد جاء مفسّرًا في الحديث الذي رواه مسلم في «صحيحه» (١) من حديث ابن عمر رَضَالِللهُ عَنَاهُمَا قال: اتخذ رسول الله عَلَيْ خاتمًا من ذهب، ثم ألقاه، ثم اتخذ خاتمًا من ورق، ونقش فيه «محمد رسول الله»، وقال: «لاينقُشْ أحدُ على نقشِ خاتمي». فإن كان الراوي حفظ اللفظ الآخر فيكون النهي عنه من باب حماية الذريعة، لئلا يتطرّقَ بنقش العربي إلى نقش «محمد رسول الله»، فتذهبَ فائدة الاختصاص بالنقش المذكور، والله أعلم.

وقال عبد الله بن أحمد (٢): حدثنا أبي، ثنا وكيعٌ، ثنا إسرائيل، عن سِماك بن حربٍ، عن عياضٍ الأشعري، عن أبي موسى رَضَيَّلِلَهُ عَنْهُ قال: قلت لعمر رَضَيَّلِلَهُ عَنْهُ: إنَّ لي كاتبًا نصرانيًّا، قال: ما لَك؟ قاتلك الله! أما سمعتَ الله

عن جرير بن عبد الله مرفوعًا. وأخرجه الترمذي (١٦٠٥) والنسائي (٤٧٨٠) وغيرهما عن قيس بن أبي حازم عن النبي على مرسلًا. قال الترمذي: «هذا أصح» أي المرسل، ونقل عن البخاري قوله: «الصحيح حديث قيس عن النبي على مرسل». وكذا قال الدارقطني في «العلل» (٣٣٥٥).

<sup>(</sup>١) برقم (٢٠٩١). وفي الباب حديث أنس عنده (٢٠٩٢) وعند البخاري (٥٨٧٧).

<sup>(</sup>٢) كما في «الجامع» للخلال (١/ ١٩٧) عنه. وأخرجه أيضًا ابن أبي حاتم في «تفسيره» (٢) كما في «الجامع» للخلال (١ / ١٩٧) عنه. وأخرجه أيضًا ابن أبي حاتم في «تفسيره» (١ / ١٥٦) والبيهقي في «السنن» (١ / ١٢٧) و«الشعب» (١ / ١٩٣٩) من طرق عن سماك بن حرب به. وإسناده جيِّد. والأثر أيضًا في «حسن السلوك» لابن الموصلي (ص ١٦١)، و«المذمة في استعمال أهل الذمة» لابن النقاش (ص ٢٧١، ٢٧١) وعزاه إلىٰ «مسند أحمد»، وهو وهم.

تعالىٰ يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَخِذُواْ الْلَيْهُودَ وَالنَّصَارِى أَوْلِيَاءً بَعُضُهُمْ أَوْلِيَاءُ وَلَا تَعْفَرُ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِن يَتَوَلَّهُم مِن المؤمنين لي كتابتُه وله دِينه، قال: لا ألا اتخذت (١) حنيفًا؟ قال: قلتُ: يا أمير المؤمنين لي كتابتُه وله دِينه، قال: لا أكرِمهم إذ أهانَهم الله، ولا أُعِزُّهم إذ أَذَلَهم الله، ولا أُدْنِيهم إذ أقصاهم الله.

وكتب إليه بعض عُمَّاله يستشيره في استعمال الكفار، فقال: إن المال قد كثر، وليس يُحصيه إلا هم، فاكتب إلينا بما ترئ. فكتب إليه: لا تُدخِلوهم في دينكم، ولا تُسلِّموهم ما منعهم الله منه، ولا تأمنوهم على أموالكم، وتعلَّموا [الكتابة] فإنما هي [حلية] الرجال(٢).

وكتب إلىٰ عماله: أما بعد، فإنه من كان قِبَلَه كاتبٌ من المشركين فلا يُعاشره ولا يُؤازِره ولا يجالسه ولا يعتضد برأيه، فإن رسول الله عَلَيْ لم يأمر باستعمالهم، ولا خليفته من بعده (٣).

وورد عليه كتاب معاوية بن أبي سفيان: أما بعد، يا أمير المؤمنين، فإن في عملي كاتبًا نصرانيًّا لا يَتمُّ أمرُ الخراج إلا به، فكرهتُ أن أقلَّده دونَ أمرك، فكتب إليه: عافانا الله وإياك، قرأتُ كتابك في أمر النصراني، أما بعد، فإن

<sup>(</sup>١) في الأصل: «اتخذ». والمثبت يقتضيه السياق، وهو كذلك في «الجامع».

<sup>(</sup>٢) انظر: «منهج الصواب» (ص١٨٣، ١٨٤)، و «المذمة في استعمال أهل الذمة» (ص٢٧١)، و «الرياض النضرة» (٢/ ٣٦٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المذمة» (ص٢٧١، ٢٧٢).

النصراني قد مات، والسلام<sup>(١)</sup>.

وكان لعمر رَضِ اللهُ عَنهُ عبد نصراني فقال له: أسلِمْ حتى نستعين بك على بعض أمور المسلمين، فإنه لا ينبغي لنا أن نستعين على أمورهم بمن ليس منهم، فأبي، فأعتقه وقال: اذهَبْ حيث شئتَ (٢).

وكتب إلى أبي هريرة (٣) رَضِّ اللهُ عَنْهُ: أما بعدُ، فإن للناس نفرةً عن سلطانهم، فأعوذ بالله أن تُدركني وإياك. أقيم الحدود ولو ساعةً من النهار. وإذا حضرك أمرانِ أحدهما لله والآخر للدنيا فآثِرْ نصيبَك من الله، فإن الدنيا تنفَدُ والآخرة تبقىٰ. عُدْ مرضىٰ المسلمين واشْهَدْ جنائزهم، وافتحْ بابَك وباشِرْهم. وأبعِدْ أهلَ الشرك(٤) وأنكِرْ أفعالهم، ولا تَستعِنْ في أمرٍ من أمور المسلمين بمشركِ. وساعِدْ علىٰ مصالح المسلمين بنفسك، فإنما أنت رجل منهم غير أن الله تعالىٰ جعلك حاملًا لأثقالهم (٥).

<sup>(</sup>١) الخبر في «المذمة» (ص٢٧٢) وبنحوه في «حسن السلوك» لابن الموصلي (ص١٦٢). وفيه «خالد بن الوليد» بدل «معاوية بن أبي سفيان».

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو عبيد في «الأموال» (٩٠)، وسعيد بن منصور في «سننه» (٤٣١ - التفسير)، وابن سعد في «الطبقات» (٦/ ١٥٨) وغيرهم. وانظر: «الدر المنثور» (٣/ ١٩٩).

 <sup>(</sup>٣) كذا في الأصل، وفي مصدر التخريج: «أبي موسى الأشعري». ولكنه في «المذمة»
 (ص٢٧٢) كما هنا.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «الشر». والتصويب من «المذمة» لابن النقاش (ص٢٧٣) الذي نقل عن هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الدِّينَـوَري في «المجالسة» (١١٩٨)، وفي إسناده الفرات بن السائب

ودرج على ذلك الخلفاء الذين لهم ثناء حسن في الأمة، كعمر بن عبد العزيز والمنصور والرشيد والمهدي والمأمون والمتوكل والمقتدر، ونحن نذكر بعض ما جرئ.

فأما عمر بن عبد العزيز رحمه الله تعالى فإنه كتب إلى جميع عمّاله في الآفاق: أما بعد، فإن عمر بن عبد العزيز يقرأ عليكم من كتاب الله: ﴿يَا أَيُّهَا أَلْمُشْرِكُونَ جَس ﴾ [التوبة: ٢٨]، جعلهم الله حزب الشيطان، وجعلهم الأحسرين أعمالًا ﴿الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحُيَوةِ اللَّهُ نَيا وَهُمْ يَحْسِبُونَ أَنَّهُمْ يُحُسِنُونَ صُنْعًا ﴾ [الكهف: ٩٩]. واعلموا أنه لم يَهلِكُ من هلك من قبلكم إلا بمنعِه الحقّ وبسطِه يدَ الظلم، وقد بلغني عن قوم من المسلمين فيما مضى أنهم إذا قدِموا بلدًا أتاهم أهلُ الشرك فاستعانوا بهم في أعمالهم وكتابتهم لعلمهم بالكتابة والجباية والتدبير، ولا خِيرة ولا تدبيرَ فيما يغضب الله ورسوله، وقد كان لهم في ذلك مدةٌ وقد قضاها الله تعالىٰ. فلا أعلَمن أن أن أحدًا من العمّال أبقى في عمله رجلًا متصرفًا علىٰ غير دين الإسلام إلا نكّلتُ به، فإنّ مَحْوَ أعمالهم كمحو دينهم، وأنزِلوهم منزلتهم التي خصّهم الله بها من الدلّ والصّغار. وآمر بمنع اليه ود والنصارئ من الركوب على من الذلّ والصّغار. وآمر بمنع اليه ود والنصارئ من الركوب على

وعبد الرحمن بن إبراهيم الراسبي، كلاهما متروك منكر الحديث.

<sup>(</sup>١) هذا الفصل وما بعده من الفصول منقول برمته في «المذمة» (ص٢٧٤ وما بعدها)، فلا نكرر الإحالة إليه، ونرجع إليه في التصحيح. وانظر مقدمة التحقيق (ص٣٦-٣٧).

السُّروج (١) إلا علىٰ الأُكُف (٢). وليكتبُ كلُّ منكم بما فعله من عمله (٣).

وكتب إلى حيَّان عاملِه على مصر باعتماد ذلك، فكتب إليه: أما بعد، يا أمير المؤمنين، فإنه إن دام هذا الأمر في مصر أسلمت الذمة، وبطل ما يؤخذ منهم. فأرسل إليه رسولًا وقال له: اضرب حيَّانَ على رأسه ثلاثين سوطًا أدبًا على قوله، وقل له: من دخل في دين الإسلام فضَعْ عنه الجزية، فودِدتُ لو أسلموا كلُّهم، فإن الله بعث محمدًا عَيَّلَةٌ داعيًا لا جابيًا (٤).

وأمر أن تُهدَم بِيَعُ النصارى المستجدّة. فيقال: إنهم توصَّلوا إلى بعض ملوك الروم وسألوه في مكاتبة عمر بن عبد العزيز، فكتب إليه: أما بعد، يا عمر، فإن هؤلاء الشعب سألوا في مكاتبتك لتجري أمورهم على ما وجدتها عليه، وتُبقي كنائسهم، وتُمكِّنهم من عمارة ما خربَ منها، فإنهم زعموا أن من تقدّمك فعلَ في أمر كنائسهم ما منعتهم منه، فإن كانوا مصيبين في اجتهادهم فاسلُكُ سنتَهم، وإن يكونوا مخالفين لها فافعلُ ما أردتَ.

<sup>(</sup>١) جمع سَرْج: رحل الفرس.

<sup>(</sup>٢) جمع إكاف: ما يوضع على الحمار أو البغل ليُركب عليه، كالسَّرْج للفرس.

<sup>(</sup>٣) انظر: «سيرة عمر بن عبد العزيز» لابن عبد الحكم (ص١٣٦)، و «الولاة والقضاة» للكندي (ص٢٠١). وقد أخرج أبو يوسف في «الخراج» (٢٧٩) كتابًا آخر إلى عامل له، ومما جاء فيه: «ولا يركبنَّ يهودي ولا نصراني علىٰ سَرْج، وليركب علىٰ إِكَاف».

<sup>(</sup>٤) أخرج ابن سعد في «الطبقات» (٧/ ٣٧٣) نحوه مختصرًا بإسناد صحيح، وليس فيه أمر الرسول بضربه. وأخرج أبو يوسف في «الخراج» (٢٩٥) نحوه في كتاب له إلى عبد الحميد بن عبد الرحمن بن زيد بن الخطاب، وكان واليه على الكوفة.

فكتب إليه عمر: أما بعد، فإنَّ مَثلي ومَثل من تقدَّمني كما قال الله تعالىٰ في قصة داود وسليمان: ﴿إِذْ يَحُكُمَانِ فِي أَخُرُثِ إِذْ نَفَشَتُ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَهِدِينَ ۚ فَفَهَّمُنَهَا سُلَيْمَنَ ۚ وَكُلَّا ءَاتَيُنَا حُكْمَا وَعِلْمَا ﴾ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَهِدِينَ ۚ فَفَهَّمُنَهَا سُلَيْمَنَ وَكُلَّا ءَاتَيُنَا حُكْمَا وَعِلْمَا ﴾ [الأنبياء: ٧٧ - ٧٧](١).

وكتب إلى بعض عُمَّاله: أما بعد، فإنه بلغني أن في عملك كاتبًا نصرانيًّا يتصرف في مصالح الإسلام، والله تعالى يقول: ﴿ يَنَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَخِذُواْ اللَّذِينَ التَّخُذُواْ دِينَكُمْ هُزُوَّا وَلَعِبَا مِّنَ الَّذِينَ الُّوتُواْ الْكَتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَاللَّهُ إِن كُنتُم مُّ وُمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٥٥]، فإذا قَبْلِكُمْ وَالْكُفِّارِ أَوْلِيَآءٌ وَاتَّقُواْ الْللَّه إِن كُنتُم مُّ وُمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٥٥]، فإذا أتك كتابي هذا فادعُ حسان بن زيدٍ \_ يعني ذلك الكاتب \_ إلى الإسلام، فإن أسلم فهو منّا ونحن منه، وإن أبى فلا تَستعِنْ به، ولا تتخذْ أحدًا على غير دين الإسلام في شيء من مصالح المسلمين. فأسلم حسانُ، وحسن إسلامه (٢).

#### فصل

وأما أبو جعفر المنصور، فإنه لما حج اجتمع جماعةٌ من المسلمين إلى شبيب بن شيبة، وسألوه مخاطبة المنصور أن يرفع عنهم المظالم ولا يمكن النصارى من ظلمهم وعَسْفهم في ضياعهم، ويمنعهم من انتهاك حرماتهم

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه إلا في «المذمة» لابن النقاش.

<sup>(</sup>۲) انظر: «سراج الملوك» للطرطوشي (ص۱۳۷)، و«معالم القربة» لابن الأخوة (ص۳۹)، و«حسن السلوك» للموصلي (ص۱۲۸)، و«منهج الصواب» لابن الدريهم (ص۱۸۲، ۱۸۳).

وتحرّيهم لكونه أمرهم أن يقبضوا ما وجدوه لبني أمية. قال شبيبٌ: فطفتُ معه، فشبَّك أصابعه على أصابعي، فقلت: يا أمير المؤمنين، أتأذن لي أن أكلِّمك بما في نفسي؟ فقال: أنت وذاك، فقلت: إن الله لما قسم أقسامه بين خلقه لم يرضَ لك إلا بأعلاها وأسناها، ولم يجعل فوقك في الدنيا أحدًا، فلا ترضَ لنفسك أن يكون فوقك في الآخرة أحدٌ. يا أمير المؤمنين، اتق الله، فإنها وصية الله إليكم جاءت، وعنكم قبلت، وإليكم تؤدّئ، وما دعاني إلى قولي إلا محضُ النصيحة لك، والإشفاق عليك وعلى نعم الله عندك. اخفِضْ جناحك إذا علا كعبك، وابسُطْ معروفك إذا أغنى الله يدك. يا أمير المؤمنين، إنَّ دون أبوابك نيرانًا تأجّج من الظلم والجور، لا يُعمل فيها بكتاب الله ولا سنة نبيه محمد على الميسر المؤمنين، سلَّطتَ الذمة على المسلمين، ظلموهم وعسفوهم وأخذوا ضياعهم وغصبوهم أموالهم وجاروا عليهم، واتخذوك شراعيا في القيامة.

فقال المنصور: خذْ خاتمي فابعثْ به إلىٰ من تعرفه من المسلمين، وقال: يا ربيعُ اكتبْ إلىٰ الأعمال واصرِفْ مَن بها من الذمة، ومن أتاك به شَبِيبٌ فأعلِمْنا بمكانه لنُوقِع باستخدامه.

فقال شبيبٌ: يا أمير المؤمنين، إن المسلمين لا يأتونك وهؤلاء الكفرة في جُمْلتك (١)، إن أطاعوهم أغضبوا الله، وإن أغضبوهم أغروك بهم، ولكن

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «خدمتك» خلاف الأصل. وفي «المذمة» (ص٢٧٩): «حملتك» تصحيف.

تُولِّي فِي (١) اليوم الواحد عدةً، فكلما ولَّيتَ رجلًا عزلْتَ آخر (٢).

#### فصل

وأما المهدي، فإن أهل الذمة في زمانه قويتْ شوكتهم، فاجتمع المسلمون إلى بعض الصالحين، وسألوه أن يُعرِّفه بذلك وينصحه، وكان له عادةٌ في حضور مجلسه، فاستُدْعِي للحضور عند المهدي فامتنع، فجاء المهدى إلى منزله وسأله السبب في تأخره، فقص عليه القصة، وذكر اجتماع الناس إلى بابه متظلِّمين من ظلم الذمة، ثم أنشده (٣):

بأبي وأمي ضاعت الأحلام أم ضاعت الأذهانُ والأفهام؟ من صدَّ عن دين النبي محمد الله أبأمر المسلمين قيام؟ إن لا تكن أسيافُهم مشهورة فينا، فتلك سيوفُهم أقلام

ثم قال: يا أمير المؤمنين، إنك تحمَّلت أمانةَ هذه الأمة وقد عُرضت علىٰ السماوات والأرض والجبال فأبينَ أن يحملنها، ثم سلَّمتَ الأمانةَ التي خصَّك الله بها إلى أهل الذمة دون المسلمين! يا أمير المؤمنين، أما سمعت تفسير جدِّك لقوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ يَكُويُلُتَنَا مَالِ هَا ذَا أُلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أُحْصَنها ﴾ [الكهف: ٤٨]، إن الصغيرة التبسم، والكبيرة

<sup>(</sup>١) في الأصل: «من».

<sup>(</sup>٢) أسنده أبو نُعيم في «فضيلة العادلين من الولاة» (٤٦) بنحوه.

<sup>(</sup>٣) الشعر مع الخبر في «حسن السلوك» (ص١٦٣، ١٦٤)، و «المذمة» (ص٠٨٨، (TA)

القهقهة (١)، فما ظنك بأموال المسلمين وأماناتهم وأسرارهم؟! وقد نصحتُك، وهذه النصيحة حجةٌ عليَّ ما لم تصل إليك.

فولَّىٰ عُمارة بن حمزة (٢) أعمال الأهواز وكُورَ دجلة وكُورَ فارس، وقلَّد حمَّادًا أعمال السواد، وأمره أن ينزل إلىٰ الأنبار وإلىٰ جميع الأعمال، ولا يترك أحدًا من الذمة يكتب لأحدٍ من العمَّال، وإن علم أن أحدًا من المسلمين استكتب أحدًا من النصارى قطعت يده، فقطعت يد شاهويه (٣) وجماعةٍ من الكتَّاب (٤).

وكان للمهدي على بعض ضياعه كاتبٌ نصراني بالبصرة، فظلم الناس في معاملته، فتظلّم المتظلمون إلى سوَّار بن عبد الله القاضي، فأحضر وكلاء النصراني واستدعي بالبينة، فشهدت على النصراني بظلم الناس وتعدِّي مناهج الحق، ومضى النصراني فأخذ كتاب المهدي إلى القاضي سوَّارٍ بالتثبت في أمره، فجاء البصرة ومعه الكتاب وجماعةٌ من حمقى النصارى،

<sup>(</sup>١) هذا التفسير مروي عن ابن عباس في «ذم الغيبة» لابن أبي الدنيا (١٥٣) وتفسير ابن أبي حاتم، كما عزاه إليهما السيوطي في «الدر المنثور» (٩/ ٥٦٤).

<sup>(</sup>٢) مولىٰ بني هاشم، من ولد عكرمة مولىٰ ابن عباس. كان أحد الكتَّاب البلغاء، ولي ولاياتٍ جليلة للمنصور والمهدي. توفي سنة ١٩٩. انظر ترجمته في «تاريخ بغداد» (١٢/ ٢٨٠)، و«معجم الأدباء» (٥/ ٢٠٥٤).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «شاهونة»، وفي «المذمة»: «ساهونة». وفي «منهج الصواب»: «شاهويه الواسطي». وهو أقرب.

<sup>(</sup>٤) انظر: «منهج الصواب» (ص۲۰۱،۲۰۰).

وجاؤوا إلىٰ المسجد فوجدوا سوَّارًا جالسًا للحكم بين المسلمين، فدخل المسجد وتجاوز الموضع الذي كان يجب الوقوف عنده (١)، فمنعه الخَدَمُ فلم يعبأ بهم وسبَّهم، ودنا حتىٰ جلس عن يمين سوَّارٍ ودفع له الكتاب، فوضعه بين يديه، ولم يقرأه وقال: ألستَ نصرانيًّا؟ فقال: بلىٰ أصلح الله القاضي، فرفع رأسه وقال: جُرُّوا برجله، فسُحِبَ إلىٰ باب المسجد وأدَّبه تأديبًا بالغًا، وحلف أن لا يبرحَ واقفًا إلىٰ أن يوفي المسلمين حقوقهم، فقال له كاتبه: قد فعلتَ اليوم أمرًا يُخاف أن تكون له عاقبةٌ، فقال: أعِزَّ أمرَ الله يُعزَّ كُ الله (٢).

#### فصل

وأما هارون الرشيد، فإنه لما قلَّد الفضل بن يحيئ أعمال خراسان، وجعفرًا أخاه ديوانَ الخراج، وأمرهما بالنظر في مصالح المسلمين، فعمرت المساجد والجوامع والصهاريج<sup>(٣)</sup> والسِّقايات<sup>(٤)</sup>، وجَعلَ في المكاتب مكاتبًا لليتامي، وصَرفَ الذمة عن أعمالهم، واستعمل المسلمين عوضًا منهم، وغيَّر زيَّهم ولباسهم، وخرَّب الكنائس، وأفتاه بذلك علماء الإسلام<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «عنه».

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه إلا في «المذمة» (ص٢٨٢، ٢٨٣).

<sup>(</sup>٣) جمع صِهْريج: حوض كبير للماء.

<sup>(</sup>٤) جمع سِقاية: موضع السقي.

<sup>(</sup>٥) انظر: «تاريخ الطبري» (٨/ ٣٢٤).

وأما المأمون، فقال عمرو بن عبد الله الشيباني: استحضرني المأمون في بعض لياليه ونحن بمصر، فقال لي: قد كثرت سعايات النصارئ، وتظلّم المسلمون منهم، وخانوا السلطان في ماله. ثم قال: يا عمرو، تعرف من أين أصل هؤ لاء القبط؟ فقلت: هم بقية الفراعنة الذين كانوا بمصر، وقد نهى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رَضِوَاللهُ عَنهُ عن استخدامهم، فقال: صِفْ لي كيف كان تناسلُهم في مصر، فقلت: يا أمير المؤمنين، لما أخذت الفرس المُلْك من أيدي الفراعنة قتلوا القبط، فلم يبق منهم إلا من اصطنعته يد الهرب واختفى أيدي الفراعنة قتلوا القبط، فلم يبق منهم إلا من اصطنعته يد الهرب واختفى بأنصنا (١) وغيرها، فتعلموا طباً وكتابًا، فلما ملكت الروم مُلْكَ الفرس كانوا سببًا في إخراج الفرس عن ملكهم، وأقاموا في مملكة الروم إلى أن ظهرت دعوة المسيح (٢).

وفيهم يقول خالد بن صفوان من قصيدة له يمدح بها عمرو بن العاص رَضَاً لِللهُ عَنْهُ ويحثُّه على قتلهم ويُغريه بهم (٣):

يا عمرو قد ملكتْ يمينُك مِصْرَنا وبسطتَ فيها العدلَ والإقساطا

<sup>(</sup>۱) مدينة تاريخية من نواحي الصعيد على شرقي النيل. وكان قد اختطها الرومان، وكانوا يسمونها «أنطينوبولس»، هجرت من ألف عام أو أكثر، وما زالت أطلالها ظاهرة إلى اليوم. وانظر «معجم البلدان» (۱/ ٢٦٥).

<sup>(</sup>٢) لم أجد الخبر إلا في «المذمة» (ص ٢٨٥).

<sup>(</sup>٣) الخبر والأبيات في المصدر السابق (ص٢٨٦)، و «غذاء الألباب» (٢/ ١٧). وفي «الردّ على أهل الذمة» لابن الواسطي (ت٧١٢) ستة أبيات ليس منها الرابع.

فاقتلْ بسيفك مَن تعدَّىٰ طَوْرَه فبهم أُقيمَ الجورُ في جَنباتِها عبدوا الصليبَ وثلَّدوا معبودَهم

واجعلْ فتوحَ سيوفك الأقباط ورأى الأنامُ البغْيَ والإفراط وتسوازروا وتعدد والأشراطا

وبقي في نفس المأمون منهم، فلما عاد إلى بغداد اتفق لهم مجاهرة في بغداد بالبغي والفساد على معلمه على بن حمزة الكسائي، فلما قرأ عليه بغداد بالبغي والفساد على معلمه على بن حمزة الكسائي، فلما قرأ عليه المأمون ووصل إلى قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَخِذُواْ أَلْيَهُ وَوَ المأمون ووصل إلى قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَخِذُواْ أَلْيَهُ وَالنَّصَارِينَ أَوْلِيَاء بغضِهُم أَوْلِيَاء بغضِه مَ أَوْلِياء بغضِ مَنكُم فَإِنَّه ومِنه مِنه وَالمائدة: ٣٥]، قال الكسائي: يا أمير المؤمنين، أتقرأ كتاب الله ولا تعمل به؟ فأمر المأمون بإحضار الذمة، فكان عدة من صُرِف وسُجِن ألفين وثمان مائة، فأمر المأمون بإحضار الذمة، فكان عدة من صُرِف وسُجِن ألفين وثمان مائة، وبقي جماعة من اليهود منحازين إلى حماية بعض جهاته، فخرج توقيعه بما نسختُه: أخبث الأمم اليهود، وأخبث اليهود السامرة، وأخبث السامرة بنو فلانٍ، فليقطع ما بأسمائهم من ديوان الجيش والخراج إن شاء الله تعالى (١).

و دخل بعض الشعراء على المأمون وفي مجلسه يهودي جالسٌ، فأنشده: يا ابنَ الذي طاعتُه في الورى وحكمه مفترضٌ واجب إن الذي عُظّمتَ من أجله يرعم هذا أنه كاذب

فقال له المأمون: أصحيح ما يقول؟ قال: نعم، فأمر بقتله (٢).

<sup>(</sup>١) الخبر في «المذمة» (ص٢٨٦، ٢٨٧)، و «غذاء الألباب» (٢/ ١٧).

<sup>(</sup>٢) ورد الخبر والشعر في كتاب ابن الواسطي (ص٤٨)، و «غذاء الألباب» (٢/ ١٧). وفي «سراج الملوك» للطرطوشي (ص ٧١) دون ذكر اسم الخليفة. وفي «بدائع السلك»

وأما المتوكل، فإنه صرفَ أهل الذمة من الأعمال، وغيَّر زِيَّهم في مراكبهم وملابسهم، وذلك أن المباشرين منهم للأعمال كثروا في زمانه وزادوا على الحد، وغلبوا على المسلمين لخدمة أمه وأهله وأقاربه، وذلك في سنة خمس وثلاثين ومائتين، فكانت الأعمال الكبار كلها أو عامتها إليهم في جميع النواحي، وكانوا قد أوقعوا في نفس المتوكل من مباشري المسلمين شيئًا وأنهم بين مفرطٍ وخائن، وعملوا عملًا بأسماء المسلمين وأسماء بعض الذمة لينفوا التهمة، وأوجبوا باسم كل واحدٍ منهم مالًا كثيرًا، وعُرِض علىٰ المتوكل، فأُغرِي وظنَّ ما أوجبوا من ذلك حقًّا، وأن المال في جهاتهم كما أوجبوه. ودخل سلمة بن سعيد النصراني على المتوكل وكان يأنس به ويحاضره، فقال: يا أمير المؤمنين أنت في الصحاري والصيد، وخلفك معادنُ الذهب والفضة، ومن يشرب في آنية الذهب والفضة، ويملؤها ذهبًا عوضًا عن الفاكهة. فقال له المتوكل: عند مَن؟ فقال: عند الحسين بن مَخلدٍ، وأحمد بن إسرائيل، وموسى بن عبد الملك، وميمون بن هارون، ومحمد بن موسى، وكل واحدٍ من هؤلاء اسمه ثابتٌ في العمل المقدَّم ذكرُه المرفوع للمتوكل. فقال له المتوكل: ما تقول في عبيد الله بن يحيى؟ فسكت،

لابن الأزرق (٢/ ٢٨) أنه الرشيد. وفي عامة المصادر أن الطرطوشي أنشد البيتين عند الأمير الأفضل شاهنشاه بن أمير الجيوش وكان إلى جانب الأفضل رجل نصراني، فأقامه الأفضل من موضعه. انظر: «وفيات الأعيان» (٤/ ٢٦٣)، و «تاريخ الإسلام» (٢١/ ٣٢٥)، و «سير أعلام النبلاء» (١٩/ ٤٩٢) وغيرها.

فقال: بحياتي عليك قل لي ما عندك، فقال: قد حلَّفتني بحياتك ولا بدَّ لي من صدقك على كل حال، والله يا أمير المؤمنين لقد صاغ له صوالجة (۱) وأكرًا (۲) من ثلاثين ألف دينار، فقلت له: أمير المؤمنين يضرب كرة من جُلود بصولجانٍ من خشب وأنت تضرب كرة من فضة بصولجانٍ من فضة! فالتفت المتوكل إلى الفتح بن خاقان وقال: ابعث فأحضِر هؤلاء، وضيق عليهم، فحضرت جماعة الكتاب وعلموا ما وقعوا فيه من الكافر. فاجتمعوا إلى عبيد الله بن يحيى فأنفذ معهم كاتبه إلى سلمة، وعاتبه فيما جرى منه، فحلف أنني لم أفعل ما فعلتُه إلا على سُكر، ولم أقل ما قلتُه عن حقيقة، فأخذ خطّه بذلك، فدخل عبيد الله بن يحيى على المتوكل وعرَّفه مأثمة أهل الذمة على المسلمين وغيرهم، وأوقفه على خط سلمة، وقال: هذا قصدُه أن يخلو أركان دولة أمير المؤمنين من الكتّاب المسلمين، ويتمكّن هو ورهطه منها (٣).

وكان المتوكل قد جعل في موكبه من يأخذ المتظلّمين ويُحضِرهم بين يديه على خلوة، فأُحضِر بين يديه شيخٌ كبيرٌ، فذكر أنه من أهل دمشق، وأن سعيد بن عون النصراني غصبه دارَه، فلما وقف المتوكل على قصة الشيخ اشتدَّ غضبه إلى أن كادت تطير أزراره، وأمره أن يكتب إلى صالحٍ عامله بردِّ داره. قال الفتح بن خاقان: فقمت ناحيةً لأكتبَ له بما أمرني فأتبعني رسولًا

<sup>(</sup>١) جمع صَوْلَجان: عصًا يُعطف طرفها، يُضرب بها الكرة على الدواب.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل، وهي جمع أُكْرة: لغة في كُرة، كما في «القاموس» و «التاج» (أكر، كرو).

<sup>(</sup>٣) لم أجد الخبر إلا في «المذمة».

يَستحِشُّني، فبادرتُ إليه، فلما وقف على الكتاب زاد فيه بخطه: «نفيتُ عن العباس؛ لئن خالفتَ فيما أمرتُ به لأوجِّهن من يجيئني برأسك». ووصل الشيخَ بألف دينار، وبعث معه حاجبًا، وكثر تظلُّم الناس من كتَّاب أهل الذمة وتتابعت الإغاثات (١).

وحج المتوكل المنوكل (٢) تلك السنة، فرُئِي رجل يطوف بالبيت ويدعو على المتوكل، فأخذه الحرس وجاؤوا به سريعًا، فأمر بمعاقبته، فقال له: والله يا أمير المؤمنين، ما قلتُ ما قلتُه إلا وقد أيقنتُ بالقتل، فاسمع كلامي ومُرْ بقتلي، فقال: قل، فقال: سأُطلِق لساني بما يُرضي الله ورسوله ويُغضِبك يا أمير المؤمنين، قد اكتنفت دولتَك كُتَّابٌ من الذمة أحسنوا الاختيار لأنفسهم، وأساؤوا الاختيار للمسلمين، وابتاعوا دنياهم بآخرة أمير المؤمنين، خِفْتهم ولم تخفِ الله، وأنت مسؤولٌ عما اجترحوا وليسوا مسؤولين عما اجترحتَ، فلا تُصلِح دنياهم بفساد آخرتك، فإن أخسر الناس صفقة يوم القيامة من أصلح دنيا غيره بفساد آخرته، واذكر ليلة تتمخَّضُ صبيحتها عن يوم القيامة، وأول دنيا غيره بفساد آخرته، واذكر ليلة تتمخَّضُ صبيحتها عن يوم القيامة، وأول ليلة يخلو المرء في قبره بعمله. فبكئ المتوكل إلئ أن غُشِي عليه، وطُلِب للج يخلو المرء في قبره بعمله. فبكئ المتوكل إلئ أن غُشِي عليه، وطُلِب الرجل فلم يوجد، فخرج أمره بلُبْسِ النصارئ واليهود الثيابَ العسلي (٣)،

<sup>(</sup>١) لم أجد الخبر إلا في «المذمة».

 <sup>(</sup>۲) الخبر في «صبح الأعشى» (٣٦٦/١٣ وما بعدها)، و «مآثر الإنافة» (٣/ ٢٢٨ وما بعدها)، و «المذمة» لابن النقاش (ص٢٩٢ وما بعدها).

<sup>(</sup>٣) أي ما كان لونه لون العسل من الثياب.

وأن لا يُمكّنوا من لُبس البياض<sup>(۱)</sup> لئلا يتشبهوا بالمسلمين، ولتكن رُكُبُهم<sup>(۲)</sup> خشبًا، وأن تُهدَم بِيَعُهم المستجدّة، وأن تُطبَّق عليهم الجزية، ولا يُفسَح لهم في دخول حمامات المسلمين، وأن تُفرَد لهم حمامات خَدَمُها ذمةٌ، ولا يُستخدموا مسلمًا في حوائجهم لنفوسهم، وأفردَ لهم من يحتسب عليهم، وكتب كتابًا نسخته<sup>(۳)</sup>:

أما بعد، فإن الله اصطفى الإسلام دينًا، فشرَّفه وكرَّمه وأناره ونصره (٤) وأظهره وفضَّله وأكمله، فهو الدين لا يُقبل غيره، قال تعالى: ﴿وَمَن يَبْتَخِ عَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِن ٱلْخَلِسِرِينَ ﴿ [آل عمران: عَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِن ٱلْخَلسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٤٨]، بعث به صفيّه وخِيرته من خلقه محمدًا عَيْنَه، فجعله خاتم النبيين وإمام المتقين وسيد المرسلين: ﴿لِيُندِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَ ٱلْقَولُ عَلَى المتقين وسيد المرسلين: ﴿لِيُندِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَ ٱلْقَولُ عَلَى المتقين وسيد المرسلين: ﴿لِيُندِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَ ٱلْقُولُ عَلَى المتقين وسيد المرسلين: ﴿لِينَا عزيزًا: ﴿لَّا يَأْتِيهِ الْبَطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مِن عَن المنكر وجعلَهم خيرَ أمةٍ أُخرجت للناس، يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويؤمنون بالله، ﴿وَلَوْ ءَامَنَ أَهُلُ ٱلْكِتَكِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمَّ مِّنَهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ويؤمنون بالله، ﴿وَلَوْ ءَامَنَ أَهُلُ ٱلْكِتَكِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمَّ مِّنَهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ

<sup>(</sup>١) في الأصل: «الثياب». والتصويب من «مآثر الإنافة».

<sup>(</sup>٢) جمع رِكاب: وهو للسَّرج ما توضع فيه الرِّجل، وهما ركابان.

<sup>(</sup>٣) الكتاب بطوله في "صبح الأعشى" (٣١/ ٣٦٧ - ٣٦٨)، و "مآثر الإنافة" (٣/ ٢٢٩ وما بعدها). وفي "تاريخ الطبري" (٩/ ١٧٢ - ١٧٤) كتاب آخر من المتوكل إلى عمَّاله في الآفاق في هذا الموضوع.

<sup>(</sup>٤) في «مآثر الإنافة»: «ونضره».

وَأَكْثَرُهُمُ أَلْظَسِقُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

وأهان الشرك وأهله، ووضّعهم وصغَّرهم، وقمَعَهم وخذلَهم، وتبرأ منهم، وضعهم وخذلَهم، وتبرأ منهم، وضرب عليهم الذلة والمسكنة، وقال: ﴿قَاتِلُواْ أَلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْلَاخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ أُللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ أُلِّتَقِ مِنَ أَلَّذِينَ أُوتُواْ أَلْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُواْ أَلْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَلْغِرُونَ ﴾ [التوبة: مِنَ أَلَّذِينَ أُوتُواْ أَلْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُواْ أَلْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَلْغِرُونَ ﴾ [التوبة: 19].

وطبع (١) على قلوبهم وخُبْث سرائرهم وضمائرهم، فنهى عن ائتمانهم (٢) والثقة بهم، لعداوتهم للمسلمين وغِشّهم وبغضائهم، فقال: ﴿يَآ أَيُهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ لَا تَتَخِذُواْ بِطَانَةَ مِّن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالَا وَدُواْ مَا عَنِتُمْ قَدُ بَدَتِ ٱلْبَغْضَاءُ مِنْ أَفُوهِهِمْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكُبرُ قَدُ وَدُواْ مَا عَنِتُمْ قَدُ بَدَتِ ٱلْبَغْضَاءُ مِنْ أَفُوهِهِمْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكُبرُ قَدُ بَيَتَ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ [آل عمران: ١١٨]. وقال: ﴿يَاَ يُهَا لَكُمُ أَلُاكِنتِ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ [آل عمران: ١١٨]. وقال: ﴿يَا أَيُهِا الَّذِينَ عَامَنُواْ لَا تَتَخِذُواْ ٱلْكَهْوِينَ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِن عَجْعَلُواْ لِلّهِ عَلَيْكُمْ سُلُطْنَا مُّبِينًا ﴾ [النساء: ١٤٤]. وقال: ﴿لَا يَتَّخِذُواْ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِن اللّهُ فِي شَيْعٍ ﴾ [آل عمران: ٢٨]. وقال: ﴿يَا أَيُهُمْ مِن يَعْمُ مُ أَوْلِيَاءُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٌ وَمَن يَتَوَلّهُم مِن يَتَولُهُم مِن عَنْ فَايَتُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٌ وَمَن يَتَولّهُم مِن يَتَولُهُمْ مَن عَنْ اللّهُ فَا لَلْكِيفُ أَلْكُولِينَ ﴾ [المائدة: ٣٥].

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل ونسخة «مآثر الإنافة»، وغيَّره محقق «المآثر» إلى: «واطلع».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «انتمائهم» تصحيف.

وقد انتهىٰ إلىٰ أمير المؤمنين أن أناسًا لا رأي لهم ولا رويَّة، يستعينون بأهل الذمة في أفعالهم، ويتخذونهم بطانةً من دون المسلمين، ويُسلِّطونهم علىٰ الرعية فيَعْسِفونهم، ويبسطون أيديهم إلىٰ ظلمهم وغَشْمهم والعدوان علىٰ الرعية فيَعْسِفونهم، ويبسطون أيديهم إلىٰ ظلمهم وغَشْمهم والعدوان عليهم، فأعظم أمير المؤمنين ذلك وأنكره وأكبرَه وتبرَّأ إلىٰ الله منه، وأحبَّ التقربَ إلىٰ الله تعالىٰ بحَسْمه والنهي عنه، ورأى أن يكتب إلىٰ عمَّاله علىٰ الكُور والأمصار وولاة الثغور والأجناد في ترك استعمالهم للذمة في شيء من الكُور والأمصار وولاة الثغور والأجناد في أماناتهم وما قلَّدهم أمير المؤمنين والمتحفظهم إياه، إذ جعل في المؤمنين الثقة في الدين والأمانة علىٰ إخوانهم المؤمنين، وحسن الرعاية لما استرعاهم، والكفاية لما استكفوا، والقيام بما حُمِّلوا، ما أغنىٰ عن الاستعانة بالمشركين بالله المكذّبين برسله الجاحدين لآياته الجاعلين معه إلهًا آخر، لا إله إلا هو وحده لا شريك له.

ورجاء أمير المؤمنين \_ بما ألهمه الله من ذلك وقذَفَ في قلبه \_ جزيلُ الثواب وكريمُ المآب، والله يُعين أمير المؤمنين على نيته في تعزيز الإسلام وأهله، وإذلال الشرك وحزبه.

فلْيُعلَم هذا من رأي أمير المؤمنين، ولا يُستعان (١) بأحدٍ من المشركين، وإنزال (٢) أهل الذمة منازلهم التي أنزلهم الله تعالى بها، فاقرأ كتاب أمير المؤمنين على أهل أعمالك وأشعه فيهم. ولا يعلمن أمير المؤمنين أنك استعنت ولا أحدٌ من عمّالك وأعوانك بأحدٍ من أهل الذمة في عمل. والسلام.

<sup>(</sup>١) في «مآثر الإنافة»: «فلتعلم... ولا تستعن».

<sup>(</sup>٢) في «مآثر الإنافة»: «وأُنزِلْ».

وأما المقتدر بالله، فإنه سنة خمس وتسعين ومائتين عَزلَ كُتّاب النصاري وعمّالهم، وأمر أن لا يُستعان بأحدٍ من أهل الذمة، حتى أمر بقتل أبي ياسر النصراني عامل مؤنس الحاجب. وكتب إلى نُوّابه بما نسختُه: عوائدُ الله عند أمير المؤمنين تُوفي على عادة (١) رضاه ونهاية أمانيه، وليس أحدُّ يُظهِر عصيانه إلا جعله الله عِظةً للأنام، وبادرَه بعاجل الاصطلام، والله عزيز ذو انتقام. فمن نكث وطغى وبغى، وخالف أمير المؤمنين وخالف محمدًا على وسعى في إفساد دولة أمير المؤمنين=عاجله أمير المؤمنين بسَطُوته، وطهر من رجسِه دولتَه، والعاقبة للمتقين. وقد أمرَ أمير المؤمنين بترك (٢) الاستعانة بأحدٍ من أهل الذمة في عملٍ من الأعمال، فليحذرِ العمّال تجاوزَ [أوامر] أمير المؤمنين ونواهيه (٣).

#### فصل

وكذلك الراضي بالله (٤)، كثرت الشكايةُ من أهل الذمة في زمانه، فكتب إليه

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل و «مآثر الإنافة». ولعل الصواب: «غاية»، كما في «صبح الأعشى».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «ترك». والتصويب من «مآثر الإنافة».

<sup>(</sup>٣) «مآثر الإنافة» (٣/ ٢٣٣، ٢٣٤)، و «صبح الأعشىٰ» (٣٦٨/١٣- ٣٦٩).

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل، ومثله في «نهاية الأرب» (٣١/ ٢١١). والصواب أنه القائم بالله (٣١ / ٣١). والصواب أنه القائم بالله فقد توفي (٣٩ – ٣٦)، والشاعر مسعود البياضي توفي سنة ٤٦٨. أما الراضي بالله فقد توفي سنة ٩٦٩، ولم يدركه الشاعر. ثم ابن فضلان اليهودي كان كاتبًا للست أرسلان زوجة القائم، انظر: «المنتظم» (١٦/ ٣٠)، و«مرآة الزمان» (١٩/ ٣٤٢).

الشعراء في ذلك، فممن كتب إليه مسعود بن الحسين الشريف البياضي (١):

طَهُرتْ أصولُهمُ من الأدناس ما هكذا فعلتْ بنو العباس ناس لقاء الله أو مُتناس ولله ولا مُتناس ولله ولا مأله أو مُتناس ولله ولا على رقاب الناس؟ خانوا بكفرهمُ إلى الناس؟ ظلمًا وتنسى مُحصِيَ الأنفاس كسبتْ يداك اليومَ بالقسطاس أو مُهطِع أو مُقنِع للراس فغدًا تُؤدِّيها مع الإفلاس فغدًا تُؤدِّيها مع الإفلاس متصرفين الحُذْق الأكياس فافعل، وعُدَّ القومَ في الأرماس فافعل، وعُدَّ القومَ في الأرماس فافعل، وعُدَّ القومَ في الأرماس

يا ابن الخلائف من قريش والألئ قلّ ابن الخلائف من قريش والألئ مت قلّ المسلمين عدوّهم حاشاك من قول الرعية: إنه ما العذرُ إن قالوا غدًا: هذا الذي أتقول: كانوا وفّروا الأموال إذ لا تذكرن إحصاءَهم ما وفّروا وخَفِ الإله غدًا إذا وُفّيت ما في موقف ما فيه إلا شاخصٌ في موقف ما فيه الشهود، وسجنهم أعضاؤهم فيه الشهود، وسجنهم إن تَمطُل اليوم الديونَ مع الغنى لا تعتذرُ عن صَرْفهم بتعذّر الماكنت تفعلُ بعدهم لو أُهلِكوا ماكنت تفعلُ بعدهم لو أُهلِكوا

وكتب إليه وقد صرف ابنَ فَضْلان اليهودي بابن مالك النصراني (٢): أبعدَ ابنِ فضلانٍ تُولِّي ابنَ مالك بماذا غدًا تحتبُّ عند سؤالكا؟ خَفِ الله وانظُرْ في صحيفتِك التي حَوَتْ كلَّ ما قدَّمتَه من فعالكا!

<sup>(</sup>۱) الأبيات له في «نهاية الأرب» (۳۱/ ۲۱۱). وفيه اسم الشاعر «مسعود بن المحسن». وفي «حسن السلوك» (ص۱٦۲، ۱٦٣) أنها للشريف ابن مسعود البياضي. وفي «المذمة» (ص۲۹۹) كما هنا. وهي للبياضي في «مرآة الزمان» (۱۹/ ۳۱۶، ۳۱۹).

<sup>(</sup>٢) الأبيات سوى الأول مع بيت آخر في «المدهش» (ص٢٨٩).

ولم يبقَ إلا أن يقولوا: فذلكا(١) أتُوضَع في يُمناك أم في شمالكا وقد خَطَّ فيها الكاتبون فأكثروا فو لله ما تدري إذا ما لقيتَها

## فصل(٢)

وكذلك في أيام الآمر بأمر الله امتدّت أيدي النصارئ، وبسطوا أيديهم بالجناية، وتفنّنوا في أذى المسلمين وإيصال المضرّة إليهم، واستُعمل منهم كاتبٌ يُعرف بالراهب، ولُقّب بالأب القدِّيس الروحاني النفيس أب<sup>(٣)</sup> الآباء وسيد الرؤساء، مقدَّم دينِ النصرانية وسيد البَرْكية، صفيِّ الرب ومختاره، ثالث عشر الحواريِّين. فصادر اللعينُ عامة من بالديار المصرية من كاتب وحاكم وجندي وعامل وتاجر، وامتدَّت يده إلى الناس على احتلاف طبقاتهم، فخوَّفه بعضُ مشايخ الكتاب من خالقه وباعثه ومحاسبه، وحذَّره من سوء عواقب بعضُ مشايخ الكتاب من خالقه وباعثه ومحاسبه، وحذَّره من سوء عواقب وقبطها في مجلسه، فقال مخاطبًا له ومُسمِعًا للجماعة: نحن مُلَّاك هذه الديار حربًا وخراجًا، ملكها المسلمون منا، وتغلَّبُوا عليها وغَصَبوها، واستملكوها من حربًا وخراجًا، ملكها المسلمون منا، وتغلَّبُوا عليها وغَصَبوها، واستملكوها من أبدينا، فنحن مهما فعلنا بالمسلمين فهو قُبالة ما فعلوا بنا، ولا يكون له نسبةٌ إلى من رؤسائنا وملوكنا في أيام الفتوح، فجميع ما نأخذه من أموال

<sup>(</sup>١) كان من عادة الكتَّاب إذا فرغوا من جمع حسابهم أن يختموا بعبارة «فذلك»، ومنه «الفذلكة». ومعناه: النتيجة والعاقبة.

<sup>(</sup>٢) هذا الفصل بتمامه في «صبح الأعشى» (١٣/ ٣٦٩- ٣٧٧). ومنه قسم في «مآثر الإنافة» (٣/ ٢٣٤، ٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل بدون الياء، وكذا يكتبه النصاري.

المسلمين وأموال ملوكهم وخلفائهم حِلُّ لنا، وبعضُ ما نستحقُّه عليهم، فإذا حملنا لهم مالًا كانت المنة لنا عليهم، وأنشد (١):

بنتُ كرم غَصبوها أمّها وأهانوها فديْ سَتْ بالقَدَمْ تَصم عادواً حكّموها فيهم ولَناهيك بخصم يُحتكم

فاستحسن الحاضرون من النصارئ والمنافقين ما سمعوه منه، واستعادوه وعضُّوا عليه بالنواجذ، حتىٰ قيل: إن الذي احتاط عليه قلم اللعين من أملاك المسلمين مائتا ألف واثنان وسبعون ألفًا ما بين دارٍ وحانوت وأرض بأعمال (٢) الدولة إلىٰ أن أعادها إلىٰ أصحابها أبو علي بن الأفضل، ومِن الأموال ما لا يحصيه إلا الله.

ثم انتبه الآمِر من رقدته، وأفاق من سكرته، وأدركته الحمية الإسلامية والغيرة المحمدية، فغضِبَ لله غضَبَ ناصرٍ للدين وثائرٍ (٣) للمسلمين، وألبس الذمَّة الغيار، وأنزلَهم بالمنزلة التي أمر الله تعالىٰ أن يُنزَلوا بها من الذلّ والصَّغار، وأمر أن لا يُولُّوا شيئًا من أعمال الإسلام، وأن يُنشِئ في ذلك كتابًا يقف عليه الخاص والعام، فكتب عنه ما نسخته:

<sup>(</sup>۱) البيتان في «نهاية الأرب» (۱۲۹/۲۸)، و «صبح الأعشى» (۱۳/ ۲۷)، و «غذاء الألباب» (۲/ ۲۷، ۱۸). وفي كتاب ابن الواسطي (ص٤٠) ورد البيتان في قصة عمرو بن العاص بعد الأبيات الطائية التي تقدمت (ص٢١٣، ٣١٣).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «بأعماله». والمثبت من «صبح الأعشىٰ».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «وباين». وفي المطبوع: «وبار». والمثبت من «صبح الأعشىٰ».

الحمد لله المعبود في أرضه وسمائه، والمجيب دعاءً من يدعوه بأسمائه، المنفرد بالقدرة القاهرة، المتوحِّد بالقوة الظاهرة، وهو الله لا إله إلا هو له الحمد في الأولى والآخرة، هدى العباد بالإيمان إلى سبيل الرشاد، ووفَّقهم في الطاعات لما هو أنفع زادٍ في المعاد، وتفرَّد بعلم الغيوب فعلم من كل عبد إضمارَه كما علم تصريحه: ﴿ يُسَبِّحُ لَهُ و مَن في السَّمَوَتِ وَالاَرْضِ وَالطَّيرُ صَنَفَاتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاتَهُ و وَتَسْبِيحَهُ و النور: ١١]، الذي شرَّف وَالطَّيرُ صَنَفَاتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاتَهُ و وَتَسْبِيحَهُ و النور: ١١)، الذي شرَّف دينَ الإسلام وعظَّمه، وقضى بالسعادة الأبدية لمن انتحاه وتيمَّمه، وفضَّله على كل شرع سبقه وعلى كل دين تقدمه، فنصره وخذلَها، وأشاد به وأخملَها، ورفعه ووضعَها، ووطَّده وضعضعَها، وأبى أن يقبل دينًا سواه من وأخملَها، ورفعه ووضعَها، ووطَّده وضعضعَها، وأبى أن يقبل دينًا سواه من الأولين والآخرين. فقال تعالى وهو أصدق القائلين: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي أَلَّا خِرَةِ مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥].

وشهد به لنفسه وأشهد به ملائكته وأولي (١) العلم الذين هم خلاصةُ الأنام، فقال تعالى: ﴿ شَهِدَ أُللَّهُ أَنَّهُ و لاّ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَابِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ الأَعْلَمِ قَالِمَا وَالْمَلَابِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ الْأَعْلَمِ قَالِمَا وَالْمَلَابِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ اللَّهِ قَالِمُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّلّ

ولمّا ارتضاه لعباده وأتمّ عليهم به نعمته = أكمله لهم، وأظهره على الدين كله، وأوضحه إيضاحًا مبينًا، فقال تعالى: ﴿ الْيُومُ أَكُمَلُ تُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ فِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينَا ﴾ [المائدة: ٤].

<sup>(</sup>١) في الأصل: «وأولوا».

وفَرقَ به بين أوليائه وأعدائه، وبين أهل الهدئ والضلال، وأهل البغي والرشاد، فقال تعالى: ﴿فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلَ أَسْلَمْتُ وَجْهِى لِلَّهِ وَمَنِ إِتَّبَعَنِ - وَالرشاد، فقال تعالى: ﴿فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ مَ فَإِنْ أَسْلَمُواْ فَقَدِ إِهْتَدُواْ وَإِن وَقُل لِلَّذِينَ أُوتُواْ أَلْكِتَنْ وَاللَّهُ بَصِيرًا بِالْعِبَادِ ﴾ [آل عمران: ٢٠].

وأمر تعالىٰ بالثبات عليه إلىٰ الممات، فقال \_ وبقوله يهتدي المؤمنون \_: ﴿ يَكَأَيُّهَا أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِتَّقُواْ أَللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ عَوَلاَ تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

وهو وصية إمام الحنفاء لبنيه، وإسرائيلَ من بعده كما قال تعالى: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَاۤ إِبْرَهِمُ مُنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَبَنِيَّ إِنَّ أُللَّهَ إَصْطَفَىٰ لَكُمُ اللَّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ تَمْوَتُنَ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَاهَكَ وَإِلَى هَ ءَابَآيِكَ إِبْرَهِمَ وَإِلَى اللّهَ عَابَآيِكَ إِبْرَهِمَ وَإِلَى اللّهَ عَلَيْ وَإِلّهُ اللّهِ وَحِدًا وَخَنُ لَهُ ومُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣١ - ١٣٢].

وأمر تعالىٰ رسوله أن يدعو أهل الكتاب إليه، ويشهد من تولَّىٰ منهم بأنه عليه، فقال تعالىٰ \_ وقوله الحق المبين \_: ﴿قُلْ يَا هُلَ الْكِتَبِ تَعَالَوْاْ إِلَىٰ كَلِمَةٍ سَوَآءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا أُللَّهُ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْعًا وَلَا يَتَّخِذَ كَلِمَةٍ سَوَآءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا أُللَّهُ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْعًا وَلَا يَتَّخِذ

بَعۡضُنَا بَعۡضًا أَرْبَابَا مِّن دُونِ أَللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقُولُواْ إِشُهَدُواْ بِأَنَّا مُـسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ٦٣].

وصلى الله على الذي رفعه باصطفائه إلى محلّه المنيف، وبعثه إلى الناس كافة بالدين القيم الحنيف، وجعله أفضلَ من كان وأفضلَ من يكون، وأرسله ﴿ يَالَهُ دَىٰ وَدِينِ أَلْحَقِ لِيُظْهِرَهُ وَ عَلَى الدّينِ كُلِّهِ وَلُو كُرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ وأرسله ﴿ يَالَهُ دَىٰ وَدِينِ أَلْحَقِ لِيُظْهِرَهُ وَ عَلَى الدّينِ كُلِّهِ وَلُو كُرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ [التوبة: ٣٣]، فكانت نبوته لظهر الكفر قاصمة، وشريعتُه لمن لاذَ بها ولجأ إليها من كل شرِّ عاصمة، وحججُه لمن عاند وكفر خاصمة، حتى أذعن المعاندون واعترف الجاحدون وذلَّ المشركون، و ﴿ جَآءَ اللَّهُ وَظَهَرَ أَمُّرُ المعاندون واعترف الجاحدون وذلَّ المشركون، و ﴿ جَآءَ اللَّهُ وَظَهرَ أَمُّرُ اللّهِ وَهُمْ كَارِهُونَ ﴾ [التوبة: ٤٨]، وأشرق وجهُ الدهر برسالته ضياءً وابتهاجًا، وشمسُ ودخل الناس بدعوته في دين الله أفواجًا، وأشرقت على الوجود شمسُ الإسلام، واتسقَ قمرُ الإيمان، وولَّت على أدبارها مهزومةً عساكر الشيطان.

ورضي الله عن أصحابه وخلفائه الذين اتبعوا سنتَه، وابتغَوا في القيام بها رضوانَه، ووقفوا عند شرعه، فأعزُّوا من أعزَّه وأهانوا من أهانَه.

أما بعد، فإن الله سبحانه ببالغ حكمته وسابغ نعمته شرَّفَ دين الإسلام وطهَّره من الأدناس، وجعل أهله خير أمة أخرجت للناس. فالإسلام الدين القويم الذي اصطفاه الله من الأديان لنفسه، وجعله دين أنبيائه ورسله وملائكة قُدْسِه، فارتضاه واختاره. وجعل خيرَ عباده وخاصَّتَه هم أولياءَه وأنصارَه، يحافظون على حدوده ويشابرون، ويدعون إليه ويذكرون، ويخافون رجم من فوقهم ويفعلون ما يؤمرون، فهم بآيات رجم يؤمنون،

وإلى مرضاته يسارعون، ولمن خرج عن دينه يجاهدون، ولعباده بجهدهم ينصحون، وعلى طاعته يثابرون، وعلى صلواتهم يحافظون، وعلى ربهم يتوكَّلون، وبالآخرة هم يوقنون، ﴿أُوْلَئبِكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَّبِّهِمُ ۖ وَأُوْلَئبِكَ هُمُ اللهُ لَهُونَ ﴾ [البقرة: ٤].

هذا، وإن أمةً هداها الله إلى دينه القويم، وجعلها \_ دون الأمم الجاحدة \_ على صراطٍ مستقيم، تُوفِي من الأمم سبعين، هم خيرها وأكرمها على رب العالمين = حقيقةٌ بأن لا تُوالي من الأمم سواها، ولا تستعين بمن خان (١) الله خالقه ورازقه وعبد من دونه إلهًا، فكذّب رسله وعصى أمره، واتبع غير سبيله، واتخذ الشيطان وليًّا من دونه.

ومعلومٌ أن اليهود والنصارئ موسومون بغضب الله ولعنته، والشرك به والجحد لوحدانيته، وقد فرض الله على عباده في جميع صلواتهم أن يسألوه هداية سبيل الذين أنعم عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وتجننُهم سبيل الذين أبعدهم من رحمته وطردَهم عن جنته، فباؤوا بغضبه ولعنته، من المغضوب عليهم والضالين. فالأمة الغضبية هم اليهود بنصّ القرآن، وأمة الضلال هم النصارئ المثلّة عُبّاد الصلبان.

وقد أخبر تعالىٰ عن اليهود بأنهم بالذلة والمسكنة والغضب موسومون، فقال تعالىٰ: ﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمِ الذِّلَةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوۤاْ إِلَّا بِحَبْلٍ مِّنَ أُللَّهِ وَحَبْلٍ مِّنَ أُللَّهِ وَخَبْلٍ مِّنَ أُللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمِ الْمُسْكَنَةُ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ

<sup>(</sup>١) في الأصل: «خاف». وفي «صبح الأعشى»: «حاد».

كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِـَاكِتِ اللَّهِ وَيَقُتُلُونَ ٱلْأَنْبِيَآءَ بِغَيْرِ حَــقٍّ ذَلِـكَ بِمَـا عَـصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ﴾ [آل عمران: ١١٢].

وأخبر بأنهم باؤوا بغضب على غضب، وذلك جزاء المفترين، فقال: ﴿ بِئُسَمَا إَشْتَرَوْاْ بِهِ ٓ أَنفُسَهُمُ أَن يَكْفُرُواْ بِمَآ أَنزَلَ أُللَّهُ بَغْيًا أَن يُنزِلَ أُللَّهُ مِن فَضُلِهِ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ فَبَآءُ و بِغَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ وَلِلْكِ فِينَ عِبَادِهِ ۚ فَبَآءُ و بِغَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ وَلِلْكِ فِينَ عِبَادِهِ عَنَا مُعِينَ ﴾ [البقرة: ٩٠].

وأخبر سبحانه أنه لعنهم، ولا أصدقَ من الله قيلًا، فقال: ﴿يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ الْمَكِتَابَ ءَامِنُواْ بِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَكُم مِّن قَبُلِ أَن تَطْمِسَ وُجُوهَا فَنَرُدَّهَا عَلَى آدْبارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّا أَصْحَابَ ٱلسَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللّهِ مَفْعُولًا ﴾ [النساء: ٤٦].

وحكم سبحانه بينهم وبين المسلمين حكمًا ترتضيه العقول، ويتلقاه كلُّ منصفٍ بالإذعان والقبول، فقال: ﴿قُلْ هَلْ أُنبِّئُكُم بِشَرِّ مِّن ذَالِكَ مَثُوبَةً عِندَ أُللَّهٍ مَن لَّعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْحَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّلْغُوتَ أُوْلَتِكِكَ شَرُّ مَّكَانَا وَأَضَلُّ عَن سَوَآءِ اللسَّبِيلِ ﴾ [المائدة: ٦٢].

وأخبر عمّا أحلَّ جم من العقوبة التي صاروا جما مثلًا في العالمين، فقال تعالى: ﴿فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِهِ مَ أَنجَيْنَا أَلَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ السُّوَءِ وَأَخَذْنَا أَلَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ السُّوَءِ وَأَخَذْنَا أَلَّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَذَابِ بَعِيسٍ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ هَ فَلَمَّا عَتَواْ عَن مَّا نُهُواْ عَن مَّا نُهُواْ عَنْهُ قُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَلِيعِينَ ﴾ [الأعراف: ١٦٥ ـ ١٦٦].

ثم حكم عليهم حكمًا مستمرًّا عليهم في الذراري والأعقاب، على ممرٍّ

السنين والأحقاب، فقال: ﴿وَإِذ تَّأَذَّنَ رَبُّكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَـوْمِ الْقِيكَمَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوّءَ ٱلْعَذَابِ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ الْعِقَابِ ﴿ [الأعراف: ١٦٧]، فكان هذا العذاب في الدنيا ببعض الاستحقاق، ولعذاب الآخرة أشتُّ، ﴿ وَمَا لَهُم مِن وَاقِ ﴾ [الرعد: ٣٥].

فهم أنجس الأمم قلوبًا، وأخبثهم طويَّة، وأردؤهم سجيَّة، وأولاهم بالعذاب الأليم: ﴿ أُوْلَنَبِكَ ٱلَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللَّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمُّ لَهُمْ فِي اللَّنْيا خِزْيُ وَلَهُمْ فِي اللَّهُ اللهُ اللهُ وَلَاهُمْ وَلَهُمْ فِي اللَّهُ اللهُ اللهُ وَلَهُمْ فِي الْلَّخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيم ﴾ [المائدة: ٤٣].

فهم أمة الخيانة لله ورسوله ودينه وكتابه وعباده المؤمنين: ﴿ وَلَا تَـزَالُ تَـزَالُ تَـزَالُ تَـرَالُ تَـرَالُ تَـرَالُ عَلَىٰ خَآبِنَةِ مِّنْهُمُ إِلَّا قَلِيلًا مِّنْهُمُ فَاعُفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحُ إِنَّ أُللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [المائدة: ١٤].

وأخبر عن سوء ما يستمعون ويقبلون، وخُبث ما يأكلون ويجمعون، فقال تعالىٰ: ﴿سَمَّلُعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَّلُونَ لِلسُّحُتِّ فَإِن جَآءُوكَ فَاحْكُم بَيْنَهُمُ أَوْ أَعْرِضُ عَنْهُمُ فَلَن يَضُرُّوكَ شَيْعًا وَإِن تُعْرِضُ عَنْهُمُ فَلَن يَضُرُّوكَ شَيْعًا وَإِن تَعْرِضُ عَنْهُمْ فَلَن يَضُرُّوكَ شَيْعًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ إِنَّ أَللَهَ يُحِبُ أَلْمُقْسِطِينَ ﴾ [المائلة: ٤٤].

وأخبر تعالىٰ أنه لعنهم علىٰ ألسنة أنبيائه ورسله بما كانوا يكسبون، فقال: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَغِيَ إِسُرَّءِيلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى إَبْنِ مَرْيَمَ ذَالِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ۞ كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوُنَ عَن مُّنكِ فَعَلُوهُ لَا يَتَنَاهَوُنَ عَن مُّنكِ فَعَلُوهُ لَلِهُمْ ذَالِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ۞ كَثِيرًا مِّنْهُمْ يَتَوَلَّوْنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَبِئْسَ مَا لَلِهُ عَلَيْهُمْ يَتَوَلَّوْنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَبِئْسَ مَا يَتَوَلَّوْنَ ٱللَّذِينَ كَفَرُواْ لَبِئْسَ مَا قَدَمَتُ لَهُمْ أَن سَنْحِطُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴾ وَلَمَائِدَة: ٨٠- ٨٢].

وقطع الموالاة بين اليهود والنصارى وبين المؤمنين، وأخبر أنه من تولاً هم فإنه منهم في حكمه المبين، فقال تعالى وهو أصدق القائلين: ﴿يَا أَيُهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ الْلِيَهُودَ وَالنَّصَارِى أَوْلِيَاءً بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءً بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءً بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءً بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءً بَعْضَ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمُ فَإِنَّهُ مِنْهُمُ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الطّلمِينَ ﴾ بَعْضِ وَمَن يَتَولّهُم مِّنكُمُ فَإِنّهُ مِنْهُمُ إِنّ اللّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الطّلمِينَ ﴾ [المائدة: ٥٣].

وأخبر عن حال متولِّيهم بما في قلبه من المرض المؤدِّي إلى فساد العقل والدين، فقال: ﴿فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ يُسَرِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ فَالدِينَ، فقال: ﴿فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ يُسَرِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ فَيُضَيِّمُ أَن يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِّنْ عِندِهِ عَنْ عَندِهِ فَيُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَا أَسَرُّواْ فِي أَنفُسِهِمْ نَدِمِينَ ﴾ [المائدة: ١٥].

ثم أخبر عن حبوط أعمال متولِّيهم ليكون المؤمن لذلك من الحذِرين، فقال تعالىٰ: ﴿وَيَقُولَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَهَلَوُلآءِ اللَّذِينَ أَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمَ إِنَّهُمْ لَمَعَكُمُّ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَأَصْبَحُواْ خَاسِرِينَ ﴾ [المائدة: ٥٥].

ونهى المؤمنين عن اتخاذ أعدائه أولياء، وقد كفروا بالحق الذي جاءهم من رجم، وأنهم لا يمتنعون من سوء ينالونهم به بأيديهم وألسنتهم إذا قدروا عليه، فقال تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا أُلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ عَدُوِى وَعَدُوَّكُمْ عَليه، فقال تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا أُلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ عَدُوِى وَعَدُوَّكُمْ عَليه، فقال تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا أُلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ عَدُولُ عَدُولِيهِ إِلْمَوَدَّةِ وَقَدُ كَفَرُواْ بِمَا جَآءَكُم مِّنَ أُلِحَيِّهُ إلىٰ قوله: ﴿إِن يَثْقَفُوكُمْ يَكُونُواْ لَكُمْ أَعُدَآءَ وَيَبْسُطُواْ إِلَيْكُمْ أَيْدِيهُمْ وَأَلْسِنتَهُم بِالسُّوءِ وَوَدُّواْ لَوْ تَكْفُرُونَ ﴾ [المعتحنة:١-٢].

وجعل سبحانه لعباده المسلمين أسوةً حسنةً في إمام الحنفاء ومن معه من المؤمنين، إذ تبرَّ وا ممن ليس على دينهم امتثالًا لأمر الله، وإيثارًا لمرضاته وما عنده، فقال تعالى: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ إِسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَاللَّذِينَ مَعَهُ وَ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَالْمِنْ مِن مُونِ اللهِ كَفُرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْمُعَدَوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُؤْمِنُواْ فِاللّهِ وَحُدَهُ وَ الممتحنة: ٤].

وتبرأ سبحانه ممن اتخذ الكفَّار أولياء من دون المؤمنين وحذَّره نفسَه أشدَّ التحذير، فقال: ﴿لَا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ ٱلْكِنفِرِينَ أُولِيَآ عَمِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَتَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَلَقً وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَ إِلَى ٱللَّهِ الْمَصِيرُ ﴾ [آل عمران: ٢٨].

فمن ضُروبِ الطاعات: إهانتُهم في الدنيا قبل الآخرة التي هم إليها صائرون، ومن حقوق الله تعالىٰ الواجبة: أخذُ جزية رؤوسهم التي يُعطونها عن يدٍ وهم صاغرون. ومن الأحكام الدينية أن تَعُمَّ جميعَ الذمة \_ إلا من لا تجب عليه \_ باستخراجها، وأن يُعتمد في ذلك علىٰ سلوك سبيل السنة المحمدية ومنهاجها، وأن لا يُسامَح بها أحدُ منهم ولو كان في قومه عظيمًا، وأن لا يُقبل إرسالُه بها ولو كان فيهم زعيمًا، وأن لا يُحِيلَ بها علىٰ أحدٍ من المسلمين، ولا يُوكِّل في إخراجها عنه أحدًا من الموحدين، وأن تؤخذ منه علىٰ وجه الذلة والصَّغار، إعزازًا للإسلام وأهله وإذلالًا لطائفة الكفّار، وأن تُستوفىٰ من جميعهم حقَّ الاستيفاء، وأهل خيبر وغيرهم في ذلك علىٰ السواء.

وأما ما ادَّعاه الخيابرة (١) من وضع الجزية عنهم بعهدٍ من رسول الله عَلَيْهُ فإن ذلك زورٌ وبهتانٌ، وكذبٌ ظاهرٌ يعرفه أهل العلم والإيمان (٢)، لفَّقه القومُ البُّهْتُ وزوَّروه، ووضعوه من تلقاء أنفسهم وتمَّموه، وظنُّوا أن ذلك يخفىٰ علىٰ الناقدين، أو يَروجُ علىٰ علماء المسلمين، ويأبىٰ الله إلا أن يكشفَ محالَ المبطلين وإفكَ المفترين.

وقد تظاهرت السنن وصحَّ الخبر بأن خيبر فُتِحت عنوةً، وأُوجف عليها رسول الله على والمسلمون الخيلَ والركاب، فعزم رسول الله على على إجلائهم عنها كما أجلى إخوانهم من أهل الكتاب، فلما ذكروا أنهم أعرفُ بسقْي نخلها ومصالحِ أرضها أقرَّهم فيها كالأُجَراء، وجعل لهم نصفَ الانتفاع (٣)، وكان ذلك شرطًا مبينًا، وقال: «نُقِرَّكم فيها ما شئنا» (٤). فأقرَّ بذلك الخيابرة صاغرين، وأقاموا على هذا الشرط في الأرض عاملين، ولم يكن للقوم من الذِّمام والحرمة ما يوجب إسقاطَ الجزية عنهم دون من عداهم من أهل الذمة، كيف وفي الكتاب المشحونِ بالكذب والمَيْن: شهادةُ سعد بن معاذٍ وكان قد توفِّي قبل ذلك بأكثر من سنتين، وشهادة معاوية بن أبي سفيان، وإنما أسلم عامَ الفتح بعد خيبر سنة ثمان. وفي الكتاب المكذوب أنه أسقط عنهم الكُلف والشَّخَر، ولم يكن على زمانه على شيء المكذوب أنه أسقط عنهم الكُلف والسُّخَر، ولم يكن على زمانه على شيء

<sup>(</sup>١) أي أهل خيبر. وفي الأصل و «صبح الأعشى»: «الجبابرة» تصحيف.

<sup>(</sup>٢) تقدم الكلام على ذلك في أول الكتاب.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «الارتفاع».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٣٣٨) ومسلم (١٥٥١/٦) من حديث ابن عمر، وقد سبق.

من ذلك ولا على زمان خلفائه الذين ساروا في الناس أحسنَ السِّير.

ولما اتسعت رقعة الإسلام، ودخل فيه الخاص والعام، وكان في المسلمين من يقوم بعمل الأرض وسَقْي النخيل، أجلى عمر بن الخطاب رَضَوَلِيّلَةُ عَنْهُ اليهودَ من خيبر ممتثلًا أمر رسول الله عليه: "أخرجوا اليهود والنصارى من جزيرة العرب»(١)، وقال: "لئن بقيتُ لأخرجنَّ اليهود والنصارى من جزيرة العرب حتى لا أدَعَ فيها إلا مسلمًا»(٢).

#### فصل

وأما الغِيار (٣) فلم يُلزَموا به في عهد النبي ﷺ، وإنما اتُّبِع فيه أمرُ عمر رَضَاًلِلَهُ عَنْهُ.

وكان بدءُ أمره أن خالد بن عُرفُطة أمير الكوفة جاءت إليه امرأةٌ نصرانيةٌ وأسلمت، فذكرت أن زوجها يضربها على النصرانية، وأقامت على ذلك بينة، فضربه خالدٌ وحلَّقه، وفرَّق بينه وبينها. فشكاه النصراني إلى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رَضِوَليَّلَهُ عَنْهُ، فأشخَصَه وسأله عن ذلك، فقصَّ عليه القصة، فقال: الحكمُ ما حكمتَ به، وكتب إلى الأمصار أن يَجزُّوا نواصيهم، ولا

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي (٢٥٤٠) وغيره من حديث أبي عبادة بنحوه، وقد تقدم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٧٦٧) بنحوه.

<sup>(</sup>٣) المقصود به نوع من الزيّ مغاير لزيّ المسلمين. وذكر الخفاجي في «شفاء الغليل» (ص٦٦) أن الغيار أن يخيطوا علىٰ ثيابهم الظاهرة ما يخالف لونه لونها، وتكون الخياطة علىٰ الكتف دون الذيل. وسيأتي تفصيل الغيار عند المؤلف (٢/ ٣٦٣).

يلبَسُوا لِبسةَ المسلمين حتى يُعرَفوا من بينهم (١).

وكيف يجوز أن يُستعان بهم على شيء أو يُؤتَمنوا على أمرٍ من أمور المسلمين، وقد سَمُّوا رسولَ الله ﷺ في الذِّراع؟! ولما حضرته الوفاة قال: «ما زالتْ أُكْلةُ خيبر تُعاوِدني، وهذا أوانُ انقطاعٍ أَبْهرِي»(٢).

وقد رأى أمير المؤمنين \_ لقيامه بما استُحفِظ من أمور الديانة وحفظ نظامها، ولانتصابِه لمصالح أمةٍ جعله الله رأسَها وإمامَها، ولرعاية ما يتميز به المسلمون على من سواهم، ويجعل الكفّار يُعرفون بسيماهم \_ أن يعتمد كلٌّ من اليهود والنصارى ما يصيرون به مستذلّين ممتهنين؛ لأن الله تبارك وتعالى يقول: ﴿وَلِلّهِ أَلْعِزَةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُ وَمِنِينَ ﴾ [المنافقون: ٨]. فلتُسْتَأْدُ جزية رؤوسهم أجمع من غير استثناءٍ من حزب المشركين لأحدٍ، ولْيُتنبّه في استخراجها والحوطة عليها إلى أبعدِ غايةٍ وأمدٍ. ولْيُقرَقُ بين المسلمين وبينهم في الشّبه والزيّ، ليتميز ذوو الهداية والرشد من ذوي الضلالة والغيّ.

<sup>(</sup>۱) أسنده البلاذري في «أنساب الأشراف» (۱۳/۱۰) من طريق عبد الرحمن بن إسحاق الكوفي، عن خليفة بن قيس (مولئ خالد بن عرفطة) بمثله سواء. وعبد الرحمن وخليفة كلاهما ضعيف.

<sup>(</sup>۲) ذكره البخاري (۲۱۸) معلَّقًا عن يونس عن الزهري عن عُروة عن عائشة. ووصله البزار (۱۱۵) والحاكم (۳/ ۵۸) من طريق عنبسة بن خالد وهو متكلم فيه عن يونس به. وأخرجه عبد الرزاق (۱۹۸۱) وأحمد (۲۳۹۳۳) وأبو داود (۲۱۵ - ٤٥١٤) والدارمي (۲۸) والحاكم (۳/ ۲۱۹) والبيهقي في «الدلائل» (٤/ ٢٦٤) من وجوه أخرى مرسلة ومسندة، على اختلاف في أسانيدها. وانظر: «تغليق التعليق» (٤/ ٢٦٢).

ولْيُوسَمُوا بالغيار وشَدِّ الزُّنَّار، وإزالةِ ما على المسلمين من تشبُّههم بهم من العار. ولْيؤمروا بأن يُغيِّروا من أسمائهم ما يختصُّ به أهل الإيمان، كمحمد وأجمد وأبي بكر وعمر وعلي وعثمان، وكذلك الكنى المختصَّة بالمسلمين، كأبي علي وأبي الحسن وأبي عبد الله وأبي الحسين، فلْتُغيَّر هذه الأسماء بما يليق بهم ويصلُح لهم، ولْيُنْسَخْ بالثاني المستجدِّ السالف الأول، وليقرَّرْ بالتعويض عنه على ما ليس فيه متأوَّلُ. ولولا أنهم لم يتقدم إليهم في فليحذروا التعرض لهذا العقاب الأليم والعذاب الوبيل.

وليكنِ الغيارُ وشدُّ الزنَّار مما يؤمرون به بالحضرة وبالأعمال بالديار المصرية والأقاصي، من صَبْغ أبوابِهم وعمائمِهم باللون الأغبر الرصاصي. وليؤخذ كلُّ منهم بأن يكون زُنَّاره فوق ثيابه، وليحذرْ غاية الحذر أن يُرئ منصرِفًا إلا به. ولْيُمنَع لابسُه أن يَستره بردائه، وليحذرِ الراكب منهم أن يُخفِيه بالجلوس عليه لإخفائه. ولا يُمكَّنوا من ركوب شيء من أجناس البغال والخيل، ولا سلوك مدافنِ المسلمين ولا مقابرهم في نهارٍ ولا ليل، ولا يُفسَحُ لأحدِ منهم في المراكب المحلَّة، ولتكنْ توابيتُ موتاهم مشدودة بحبال الليف مكشوفة غير مُغشَّاةٍ، وليُمنَعوا من تعلية دورهم على دور من جاورهم من المسلمين. وجملةُ الأمر: أن يُنتهَىٰ فيهم إلىٰ قوله عز وجل: فإنَّ ألَّذينَ يُحَادُونَ أللَّه وَرَسُولَهُوٓ أُولَتِهِكَ فِي الْأَذَلِينَ المجادلة: ٢٠].

في سياق الآيات الدالَّة على غشِّ أهل الذمة للمسلمين وعداوتهم وخيانتهم وتمنيهم السوء لهم، ومعاداة الرب تعالى لمن أعزَّهم أو والاهم أو ولاهم أمورَ المسلمين

قال تعالى: ﴿مَّا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَـٰبِ وَلَا الْمُـشُرِكِينَ أَن يُنزَلَ عَلَيْكُم مِّنْ خَيْرٍ مِّن رَّبِّكُمُّ ﴾ [البقرة: ١٠٤].

وقال تعالىٰ: ﴿وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ الْلَكِتَابِ لَوْ يَـرُدُّونَكُم مِّنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم﴾ [البقرة: ١٠٨].

وقال تعالىٰ لرسوله: ﴿وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارِىٰ حَتَّىٰ تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمُّ قُلُ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَىٰ ۗ وَلَيِنِ إِتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ ٱلَّذِى جَآءَك مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ١١٩].

وقال تعالىٰ: ﴿لَا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْلَكِظِرِينَ أَوْلِيَآءَ مِن دُونِ الْلُمُؤْمِنِينَ ۗ وَمَـن يَفْعَـلُ ذَالِـكَ فَلَـيْسَ مِـنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَتَّقُـواْ مِـنْهُمْ تُقَلـةً ۗ وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ ۗ وَإِلَى اللَّهِ الْمَصِيرُ ﴾ [آل عمران: ٢٨].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهَا أُلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ بِطَانَةَ مِّن دُونِكُمْ لَا يَأُلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّواْ مَا عَنِتُّمْ قَدُ بَدَتِ الْلَبَغُ ضَآءُ مِنْ أَفُ وَهِهِمْ وَمَا تُخْفِي

<sup>(</sup>۱) الآيات الواردة في هذا الفصل توجد بهذا الترتيب في كتاب «المذمة في استعمال أهل الذمة» لابن النقاش (ص٢٥٧ - ٢٦٥). وقد ألَّف كتابه سنة ٢٥٩ كما ذكر (ص٢٥٧)، فيكون هو الناقل عن كتاب ابن القيم هذا.

صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ أَلْآيَتِ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٨].

وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى أَلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ أَلْكِتَكِ يَشْتَرُونَ أَلْضَكَلَةَ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُواْ السَّبِيلَ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَآبِكُمْ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَلِيَّا وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَلِيَّا وَكَفَىٰ بِاللَّهِ نَصِيرًا ﴾ [النساء: ٤٤].

وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى أُلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ أُلْكِتَكِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلَوُلَآءِ أَهْدَىٰ مِنَ أُلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا ۞ أُوْلَتَهِكَ أُلَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ اللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَنَصِيرًا ﴾ للساء: ٥٠ - ٥١].

وقال تعالىٰ مبشِّرًا لمن والاهم بالعذاب الأليم فقال: ﴿بَشِّرِ أَلْمُنَافِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ۞ أَلَذِينَ يَتَّخِذُونَ أَلْكِلْفِرِينَ أُولِيَآءَ مِن دُونِ أَلْمُؤُمِنِينَ أَيَبْتَغُونَ عِندَهُمُ أَلْعِرَّةَ فَإِنَّ أَلْعِرَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا﴾ [النساء: ١٣٧ - ١٣٨].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا أُلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ الْلَكِ فِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِن دُونٍ الْمُؤْمِنِينَ أَتُرِيدُونَ أَن تَجُعَلُواْ لِلَّهِ عَلَيْكُمْ سُلُطَانَا مُّبِينًا ﴾ [النساء: 15٣].

خَاسِرِينَ ﴾ [المائدة: ٥٣ \_ ٥٥].

وقال تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ الْلَّذِينَ إَتَّخَذُواْ عَلَيْكُمْ هُزُوَّا وَلَعِبَا مِّنَ أُلَّذِينَ أُوتُواْ الْلَكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَالْكُفِّارِ أَوْلِيَآءَ وَاتَّقُواْ الْلَّهَ هُزُوَّا وَلَعِبَا ۚ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ إِلَى الصَّلَوٰةِ إِتَّخَذُوهَا هُزُوَّا وَلَعِبَا ۚ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ وَوُمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [المائدة: ٥٥ - ٢٠].

وقال تعالى: ﴿ تَرِى كَثِيرًا مِّنْهُمْ يَتَوَلَّوْنَ أُلَّذِينَ كَفَرُوْاْ لَبِئْسَ مَا قَـدَّمَتُ لَهُمْ أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطْ أُللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُـمْ خَـلِدُونَ ۞ وَلَـوْ كَانُـواْ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّبِيِّ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مَا إَتَّخَذُوهُمْ أُولِيَآءَ وَلَاكِنَّ كَثِيرًا مِّـنْهُمُ فَلْسِقُونَ ﴾ [المائدة: ٨٦-٨٣].

وقال تعالى: ﴿كَيْفَ وَإِن يَظُهَرُواْ عَلَيْكُمْ لَا يَرَقُبُواْ فِيكُمْ إِلَّا وَلَا ذِمَّةَ يُرْضُونَكُم بِأَفُواهِهِمْ وَتَأْبَىٰ قُلُوبُهُمْ وَأَكْ ثَرُهُمْ فَلَسِقُونَ ۞ هَاشُتَرَوُاْ بِاَكِتِ اللَّهِ ثَمَنَا قَلِيلَا فَصَدُّواْ عَن سَبِيلِهِ ۚ إِنَّهُمْ سَآءَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ لَا يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلَّا وَلَا ذِمَّةَ وَأُولَتِيكَ هُمُ الْمُعْتَدُونَ ﴾ [التوبة: ٨ ـ ١٠].

وقال: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُوٓاْ ءَابَآءَكُمْ وَإِخْوَنَكُمْ أُولِيَآءَ إِنِ إِسْتَحَبُّواْ ٱلْكُفُرَ عَلَى ٱلْإِيمَانِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَأُوْلَتِيِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [التوبة: ٢٣].

وقال تعالى: ﴿ لَا تَجِدُ قَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَآدُّونَ مَنْ حَادَّ أُللَّهَ وَرَسُولَهُ و وَلَـوْ كَانُـوَاْ عَابَـآءَهُمْ أَوْ أَبْنَـآءَهُمْ أَوْ إِخْـوَانَهُمْ أَوْ عَـشِيرَتَهُمْ ﴾ أَللَّهَ وَرَسُولَهُ و وَلَـوْ كَانُـوَاْ عَابَـآءَهُمْ أَوْ أَبْنَـآءَهُمْ أَوْ إِخْـوَانَهُمْ أَوْ عَـشِيرَتَهُمْ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

وقال تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى أَلَّذِينَ تَوَلَّوْاْ قَوْمًا غَضِبَ أَللَّهُ عَلَيْهِم مَّا هُـم

مِنكُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَيَحْلِفُونَ عَلَى أُلْكَـذِبِ وَهُـمْ يَعْلَمُـونَ ﴿ أَعَـدَّ أُللَّهُ لَهُـمْ عَذَابًا شَدِيدًا ۚ إِنَّهُمْ سَآءَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [المجادلة: ١٤ ـ ١٥].

وقال تعالىٰ: ﴿ يَنَا أَيُهَا أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَخِذُواْ عَدُوِى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآ ءَ لَقُونَ إِلَيْهِم بِالْمَوَدَّةِ وَقَدُ كَفَرُواْ بِمَا جَآءَكُم مِنَ أُلْحَقِ يُخُرِجُونَ الرَّسُولَ ﴾ الله قوله: ﴿قَدُ كَانَتُ لَكُمْ إِسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ إِلَىٰ قوله: ﴿قَدُ كَانَتُ لَكُمْ إِسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ إِلَىٰ قوله: ﴿قَدُ كَانَتُ لَكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَالْمِعْمُ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَا وَبَيْنَا وَبَيْنَا اللّهِ وَحْدَهُ وَلَا اللّهِ وَحْدَهُ وَلَيْ اللّهِ وَحْدَهُ وَلَيْنَا اللّهِ وَحْدَهُ وَلَا اللّهُ وَحْدَهُ وَلَا اللّهِ وَحْدَهُ وَلَا اللّهِ وَحْدَهُ وَلَا اللّهِ وَحْدَهُ وَلَاللّهِ وَحْدَهُ وَلَا اللّهُ وَعُمْ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ

وقال تعالىٰ: ﴿يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَوَلَّواْ قَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُ قَدْ يَبِسُواْ مِنَ ٱلْآخِرَةِ كَمَا يَبِسَ ٱلْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَابِ الْقُبُورِ [الممتحنة: ١٣].

وقال تعالى: ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ أُلبَّاسِ عَدَوَةَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ الْلَيَهُ ودَ وَالَّذِينَ أَشُرَكُواْ ﴾ [المائدة: ٨٤].

وقال تعالىٰ: ﴿يَنَأَيُّهَا أُلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِنَّمَا أُلْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ﴾ [التوبة: ٢٨].

وقال تعالى: ﴿هَاۤ أَنْتُم أُوْلاَء تُجِبُّونَهُمْ وَلَا يُجِبُّونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ بِالْكِتَبِ
كُلِّهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَوْاْ عَضُّواْ عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظَ
قُلُ مُوتُواْ بِغَيْظِكُمُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِذَاتِ الصَّدُورِ إِنَّ إِن تَمْسَسُكُمْ حَسَنَةُ
تَسُؤُهُمْ وَإِن تُصِبُكُمْ سَيِّعَةُ يَفْرَحُواْ بِهَا وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ لَا يَضِرُكُمْ
كَيْدُهُمْ شَيْعًا إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٍ ﴿ [آل عمران: ١١٩ - ١٢٠].

وقد أخبر سبحانه عن أهل الكتاب أنهم يعتقدون أنهم ليس عليهم إثم ولا خطيئةٌ في خيانة المسلمين وأخد أموالهم، فقال تعالى: ﴿وَمِنْ أَهُ لِ وَلا خطيئةٌ في خيانة المسلمين وأخد أموالهم، فقال تعالى: ﴿وَمِنْ أَهُ لِ الْكَتَابِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينِارِ لاَ يُؤدِّهُ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَّنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينِارِ لاَ يُؤدِّهُ إِلَيْكَ إِلَّا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَايِماً ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي أَلاَّمِيتِنَ إِلَيْكَ إِلَّا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَايِماً ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي أَلاَّمِيتِنَ سَبِيلُ وَيقُولُونَ عَلَى أَللَهِ أَلكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٤].

والآيات في هذا كثيرةٌ، وفي بعض هذا كفايةٌ.

# فصل(١)

ولما كانت الولاية شقيقة الولاية كانت توليتهم نوعًا من تَولِيهم، وقد حكم تعالىٰ بأن من تولَّاهم فإنه منهم، ولا يتمُّ الإيمان إلا بالبراءة منهم، والولاية تنافي البراءة، فلا تجتمع البراءة والولاية أبدًا، والولاية إعزازٌ، فلا تجتمع هي وإذلال الكفر أبدًا، والولاية صلةٌ، فلا تُجامِع معاداة الكافر أبدًا.

# فصل(۲)

ولو علم ملوك الإسلام بخيانة النصاري الكتَّاب، ومكاتبتهم الفرنجَ أعداء الإسلام، وتمنِّيهم أن يستأصلوا الإسلام وأهله، وسعيهم في ذلك بجهد الأمكان= لتَناهم ذلك عن تقريبهم وتقليدهم الأعمال.

<sup>(</sup>١) هذا الفصل أيضًا بتمامه في «المذمة» لابن النقاش (ص٢٦٦، ٢٦٧).

<sup>(</sup>٢) نقله ابن النقاش في «المذمة» (ص٣١٧ وما بعدها). والخبر في «الرد على أهل الذمة» لابن الواسطى (ص٥٧).

وهذا المَلِك الصالح (١) كان في دولته نصراني يُسمَّىٰ بخاصِّ الدولة أبي (٢) الفضائل بن دخانٍ، ولم يكن في المباشرين أمكنُ منه. وكان المذكور قَذَاةً في عين دين الإسلام، وبَثْرةً في وجه الدين، ومثالبه في الصحف مسطورة، ومخازيه مخلَّدة مذكورة، حتىٰ بلغ مِن أمره أنه وقع لرجل نصراني أسلم بردِّه إلىٰ دين النصرانية، وخروجه من الملة الإسلامية. ولم يزل يكاتب الفرنج بأخبار المسلمين وعمَّالهم، وأمر الدولة وتفاصيل أحوالها. وكان مجلسه معمورًا برسل الفرنج والنصارى، وهم مُكْرَمون لديه وحوائجهم مقضيَّة عنده، ويُحمل لهم الأدرار والضِّيافات، وأكابر المسلمين محجوبون علىٰ الباب لا يؤذن لهم، وإذا دخلوا لم يُنْصَفوا في التحية ولا في الكلام.

فاجتمع به بعض أكابر الكتَّاب فلامَه على ذلك، وحذَّره من سوء عاقبة صُنْعه، فلم يزِدْه ذلك إلا تمرُّدًا. فلم يمضِ على ذلك إلا يسيرٌ حتى اجتمع في مجلس الصالح أكابرُ الناس من الكتّاب والقضاة والعلماء، فسأل السلطان بعضَ الجماعة (٣) عن أمرِ أفضى به إلى ذكر مخازي النصاري، فبسط لسانه

<sup>(</sup>۱) المقصود به هنا طلائع بن رزّيك (٤٩٥ - ٥٥٥)، لا نجم الدين أيوب (٦٠٣ - ٢٤٧)، وكلاهما لقّب بالملك الصالح. وخاصّ الدولة ابن دخان كان أشهر كتاب النصاري في وزارة طلائع بن رزّيك.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «محاضر الدولة أبا» تحريف. والمثبت من «تجريد سيف الهمة» للنابلسي و «المذمة». ويقال: «خاصة الدولة» كما في «النكت العصرية» (ص ٩٠) طبعة باريس، و «تاريخ أبي صالح الأرمني» (ص ٤١) طبعة أكسفورد.

<sup>(</sup>٣) هو الشيخ زين الدين بن نجا الواعظ الحنبلي (ت٩٩٥)، كما في كتاب ابن الواسطي

في ذلك، وذكر بعض ما هم عليه من الأفعال والأخلاق، وقال من جملة كلامه: إن النصارئ لا يعرفون الحساب ولا يدرونه على الحقيقة؛ لأنهم يجعلون الواحد ثلاثة والثلاثة واحدًا، والله تعالىٰ يقول: ﴿لَقَدَ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ ٱللَّهَ قَالِمُ ثَلَاثَة واحدًا، والله تعالىٰ يقول القيد وعقد دينهم: باسم قالُوا إِنَّ ٱللَّهَ قَالِمُ قَلَاتَة ﴾ [المائدة: ٥٧]. وأولُ أمانتهم وعقد دينهم: باسم الأب والابن وروح القدس إله واحد. فأخذ هذا المعنىٰ بعض الشعراء، وقال في قصيدة له (١):

كيف يَدرِي الحسابَ من جعلَ الوا حدد ربَّ الورئ تعالىٰ ثلاثَه "

ثم قال: كيف تأمن أن يفعل في معاملة السلطان كما فعل في أصل اعتقاده، ويكون مع هذا أكثر النصارئ أمانة ؟ وكلما استخرج ثلاثة دنانير دفع إلى السلطان دينارًا وأخذ لنفسه اثنين، ولاسيما وهو يعتقد ذلك قربة وديانة ؟ وانصرف القوم، واتفق أن كَبَتْ بالنصراني بطنتُه، وظهرت خيانته فأريق دمه، وسُلِّط على وجوده عدمُه. وفيه يقول عُمارة اليمني (٢):

قلْ لابن دخانٍ إذا جئتَه ووجهُه يَنْ دَىٰ من القَرْق فِ (٣) للم تَكْفِك الدنيا ولو أنها أضعافُ ما في سورة الزخرف

<sup>(</sup>ص٥٧). وترجمته في «تاريخ الإسلام» (١١/ ١١٧٥) و «ذيل طبقات الحنابلة» (٢/ ٤٣٦).

<sup>(</sup>١) البيت في «المذمة» (ص٢١٨). وفي كتاب ابن الواسطي (ص٥٨) باختلاف القافية.

<sup>(</sup>٢) الأبيات له في «النكت العصرية» (ص٢٩٤).

<sup>(</sup>٣) القرقف: الخمر يرعد عنها صاحبها.

بين قف القسيس والأسقف فاحْلِقْ لحاهم آمنًا وانْتِف مستيقظِ العزم ومن مُشرِف واسرِقْ وخُنْ وابْطِشْ ولا تَضْعُفِ فيردُ وصَلِّبْ وابتهالْ واحلِفِ فيردُ وصَلِّبْ وابتهالْ والمصحف تقضِي على الإنجيل والمصحف

فاصفع قف الدنل ولو أنه ملككك الدهر سبال الورى حلا لك الديوان من ناظر فاكسب وحصل وادّ خر واكتنز واكتنز وابك وقل ما صح لي درهم واغتنم الفرصة من قبل أن

金金金金

# فصل في أحكام ذبائحهم

قال تعالىٰ: ﴿وَطَعَامُ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ حِلُّ لَّكُمْ وَطَعَامُ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ حِلُّ لَّكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَّهُمَّ ﴾ [المائدة: ٦].

ولم يختلف السلف أن المراد بذلك الذبائح. قال البخاري<sup>(١)</sup>: قال ابن عباس: طعامهم ذبائحهم.

وكذلك قال ابن مسعود ومجاهدٌ وإبراهيم وقتادة والحسن وغيرهم (٢).
وقال أحمد بن الحسن الترمذي (٣): سألت أبا عبد الله عن ذبائح أهل
الكتاب، فقال: لا بأس بها، فقلت: إلى أي شيء تذهب فيه؟ قال: حديث
عبد الله بن مغفّل يوم فتح خيبر: دُلِّي جِرابٌ من شحمٍ... الحديث.
قال إسحاق: أجاد (٤).

<sup>(</sup>۱) في كتاب الذبائح، باب ذبائح أهل الكتاب، معلَّقًا بصيغة الجزم. ووصله الطبري (۸/ ١٣٦) والبيهقي في «السنن» (٩/ ٢٨٢) من رواية علي بن أبي طلحة عنه.

<sup>(</sup>۲) لم أجد أثر ابن مسعود في تفسير الآية، وقد روي عنه حلُّ ذبائحهم في أثر آخر عند عبد الرزاق (۱۰۱۷٦) وابن أبي شيبة (۳۳۳٦۲)، وانظر: «المغني» (۱۳/ ۲۹۳). وأما آثار التابعين فعند الطبري في «تفسيره» (۸/ ۱۳۵–۱۳۷).

<sup>(</sup>٣) أسنده عنه الخلال في «الجامع» (١٠٢١).

<sup>(</sup>٤) كما في «المغني» (٢٩٣/١٣). وهو في «مسائل إسحاق بن منصور الكوسج» (٢/ ٣٥٨).

وقال حنبلٌ (١): سمعت أبا عبد الله يقول: تؤكل ذبيحة اليهودي والنصراني.

وقال إسحاق بن منصور (٢): قال أبو عبد الله: لا بأسَ أن يذبح أهل الكتاب للمسلمين غيرَ النسيكة.

وقال حنبلٌ (٣): سمعت أبا عبد الله قال: لا بأسَ بذبيحة أهل الكتاب إذا هلَّ وقال حنبلٌ (٣): سمعت أبا عبد الله قال: لا بأسَ بذبيحة أهل الكتاب إذا هلَّ وسمَّوا عليه، قال الله تعالىٰ: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُدُكُرِ إِسُمُ أَللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الأنعام: ١٢٢]، والمسلم فيه اسم الله. وما أُهِلَ لغير الله به مما ذبحوا لكنائسهم وأعيادهم يجتنب ذلك، وأهل الكتاب يسمُّون علىٰ ذبائحهم أحبُّ إلى.

وقال مهنا بن يحيي (٤): سألت أبا عبد الله عن ذبائح السامرة، قال: تؤكل، هم من أهل الكتاب.

وقال عبد الله بن أحمد (٥): قال أبي: لا بأسَ بذبائح أهل الحرب إذا كانوا أهلَ الكتاب.

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۱۰۱۰).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١٠١١).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١٠١٢).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (١٠١٩).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١٠٢٢).

وقال ابن المنذر(١): أجمع على هذا كلُّ من يُحفظ عنه من أهل العلم.

وتفرّدت السيعة دون الأمة بتحريم ذبائحهم، واحتجُّوا بأن الذكاة الشرعية لم تدركها، وبأنه إجماع أهل البيت، وبأن التسمية شرطٌ في الحلّ، ولا يُعلم أنهم يُسَمُّون، وخبرهم لا يقبل، وبأنهم لو سمَّوا لم يسمُّوا الله في الحقيقة؛ لأنهم غير عارفين بالله. قالوا: والآية مخصوصةٌ بما سوى الذبائح لما ذكرنا من الدليل.

وهذا القول مخالفٌ للكتاب والسنة وإجماع الصحابة والتابعين ومن بعدهم، فلا يُلتفت إليه (٢).

وأما احتجاجهم بأن الذكاة الشرعية لم تدركها، فإن أرادوا بالذكاة الشرعية ما أباح الله ورسوله الأكل بها فهذه ذكاة شرعية، وإن أريد بها ذكاة المسلم لم يلزم من نفيها نفي الحل، ويصير الدليل هكذا: لأن ذكاة المسلم لم تُدرِكها، فغيَّروا العبارة وقالوا: لم تدركها الذكاة الشرعية.

وأما قولهم: إنه إجماع أهل البيت، فكذبٌ على أهل البيت. وللشيعة طريقةٌ معروفةٌ، يقولون لكل ما تفرَّدوا به عن جماعة المسلمين: هذا إجماع أهل البيت! وهذا عبد الله بن عباس عالم أهل البيت يقول: كلوا من ذبائح بني تغلب، وتزوَّجوا من نسائهم، فإن الله يقول في كتابه: ﴿وَمَن يَتَوَلَّهُم مِنكُمْ فَإِنَّهُ وَمِنْهُم ۗ [المائدة: ٥١]، فلو لم يكونوا منهم إلا بالولاية لكانوا

<sup>(</sup>۱) «الإشراف» (٣/ ٤٤٢)، والمؤلف صادر عن «المغنى» (١٣/ ٢٩٣).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مجموع الفتاوى» (۳۵/ ۲۱۲، ۲۱۳).

منهم. قال سليمان بن حربِ: ثنا حماد بن سلمة عن عطاء بن السائب عن عكرمة عنه (١).

وإنما دخلت عليهم الشبهة من جهة أن عليًّا رَضِّاللَّهُ عَنْهُ كَانَ يكره ذبائح نصاري بني تغلب.

قال محمد بن موسى (٢): قلت لأبي عبد الله: نصارى بني تغلب تؤكل ذبائحهم؟ فقال: فيما أحسب هذا عن علي: «لا تؤكل ذبائحهم» بإسناد صحيح (٣).

وقال إسحاق بن منصور (٤): سألت أحمد عن ذبائح نصارى بني تغلب، فقال: ما أَثْبَتَه (٥) عن علي!

<sup>(</sup>۱) لم أجد رواية سليمان بن حرب، ولكن أخرجه ابن أبي شيبة (١٦٤٥) والطبري في «تفسيره» (٨/ ١٣٢) وكذا ابن أبي حاتم (٤/ ١٥٧) والطحاوي في «مشكل الآثار» (٥/ ١٠٥) من طرق عن حمَّاد به. وأخرجه الطبري (٨/ ١٣٠) وابن أبي حاتم (٤/ ١١٥١) من طريقين آخرين عن عكرمة به. وأخرجه الطبري (٨/ ١٣٠، ١١٥٧) من روايتي سعيد بن جبير وعلي بن أبي طلحة عن ابن عباس بنحوه.

<sup>(</sup>٢) «الجامع» للخلال (١٠٢٥).

 <sup>(</sup>٣) صحَّ ذلك من طرق عنه، انظر: «تفسير الطبري» (٨/ ١٣٣، ١٣٤) و «تهذيب الآثار – مسند على» (ص٢٢٦، ٢٢٧).

<sup>(</sup>٤) (الجامع) (٢٦).

<sup>(</sup>٥) ضُبط في الطبعتين: «ما أُثبِته»، وهو يقلب المعنى ويجعله نفيًا لثبوته، وأحمد إنما يريد \_والله أعلم \_: ما أصحَّ الأثرَ عن علي في ذلك. لا سيما وقد فسَّر الخلال قول أحمد

وهذه مسألة تنازع فيها السلف والخلف، وفيها عن أحمد روايتان.

وقال الأثرم (١): قلت لأحمد: ذبائح نصارى العرب، ما ترى فيها؟ بني تغلب وغيرهم من العرب، فقال: أما علي فكرهها وقال: إنهم لم يتمسّكوا من دينهم إلا بشرب الخمر، وابن عباس رخّص فيها. وقد تقدّمت المسألة (٢).

وأما قولهم: إن التسمية شرطٌ في الحلّ، فلعمر الله إنها لشرطٌ بكتاب الله وسنة رسوله، وأهلُ الكتاب وغيرهم فيها سواءٌ، فلا يؤكل متروك التسمية سواءٌ ذبحه مسلم أو كتابي، لبضعة عشر دليلًا مذكورةٍ في غير هذا الموضع (٣).

وأما قولهم: إنه لا يُعلم هل سمَّىٰ أم لا، فهذا لا يدلُّ على التحريم؛ لأن الشرط متىٰ شقَّ العلم به وكان فيه أعظمُ الحرج سقطَ اعتبار العلم به كذبيحة المسلم، فإن التسمية شرطٌ فيها ولا يعتبر العلم بذلك، وقد ثبت عن النبي أنه قيل له: إن ناسًا يأتوننا باللحم لا ندري أسمَّوا الله أم لا، فقال: «سَمُّوا أنتم وكلوا»(٤).

عقب الرواية فقال: «يقول أحمد: هو يثبت عن على رَضَالِلَهُ عَنْهُ».

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۱۰۲۷).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص١٢٢ وما بعدها).

<sup>(</sup>٣) انظر: «جامع المسائل» (٥/ ٣٧٧- ٣٨٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٠٥٧) من حديث عائشة.

وقولهم: إن قوله غير مقبول، لو صح ذلك لم يجز بيعه ولا شراؤه ولا معاملته ولا أكل طعامه؛ لأنه إنما يستند إلى قوله فيه.

وقولهم (١): إنهم لا يسمُّون الله لأنهم غيرُ عارفين به = حجةٌ في غاية الفساد؛ فإنهم يعرفون أنه خالقهم ورازقهم ومحييهم ومميتهم وإن جهلوا بعض صفاته أو أكثرها، فالمعرفة التامّة ليست بشرطٍ لتعنُّرها، وأصل المعرفة معهم.

وأما تخصيص الآية بما عدا الذبائح فمخالف لإجماع الصحابة ومن بعدهم، وللسنة الصحيحة الصريحة، ومستلزمٌ لحملها على ما لا فائدة فيه، فإن الفاكهة والحبوب ونحوها لا تسمّى من طعامهم (٢)، بخلاف ذبائحهم، ففهم أصحاب رسول الله على وجماعة المسلمين بعدهم أولى من فهم الرافضة، وبالله التوفيق.

### فصل

إذا ثبت هذا فلا فرقَ بين الحربي والمعاهد، لدخولهم جميعًا في أهل الكتاب.

وأما نصاري بني تغلب ففيهم روايتان، وهما قولان للصحابة رضي الله عنهم.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «وقوله».

<sup>(</sup>۲) انظر: «مجموع الفتاوئ» (۳۵/۲۱۷–۲۱۸).

وهاهنا خمس مسائل:

إحداها: ما تركوا التسمية عليه.

الثانية: ما سمَّوا عليه غير الله.

الثالثة: ما ذبحوه غير معتقدين حلَّه وهو حلالٌ عندنا.

الرابعة: ما ذبحوه معتقدين حلَّه، هل يحرم علينا منه الشحوم التي يعتقدون تحريمها؟

الخامسة: ما ذبحوه فخرج لاصِقَ الرئة، ويسمُّونه الطَّرِيفا<sup>(١)</sup>، هل يحرم علينا أم لا؟

ونحن نذكر هذه المسائل، واختلاف الناس فيها ومأخذها، بعون الله وتوفيقه.

فأما المسألة الأولى: فمن أباح متروك التسمية إذا ذبحه المسلم، اختلفوا: هل يُباح إذا ذبحه الكتابي (٢)؟ فقالت طائفةٌ: يباح؛ لأن التسمية إذا لم تكن شرطًا في ذبيحة الكتابي.

وقالت طائفةٌ: لا يُباح وإن أبيح من المسلم، وفرقوا بينهما بأن اسم الله

<sup>(</sup>۱) انظر كلام المؤلف عليه في «إغاثة اللهفان» (۲/ ۱۱۱۱، ۱۱۱۲)، و «هداية الحياري» (ص۳۰۷ - ۳۰۹).

<sup>(</sup>٢) انظر: «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ٥٥، ٥٩، ٥٠)، و «المغني» (١٣/ ٢٩٠ ، ٢٩٣).

في قلب المسلم وإن ترك ذكره بلسانه، وهذا مقتضى المنقول عن ابن عباس رضي الله عنهما (١)، وهو ظاهر نصِّ أحمد، فإن أحمد قال في رواية حنبل (٢): لا بأس بذبيحة أهل الكتاب إذا أهلُّوا بها لله وسمَّوا عليها، قال تعالى: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذْكَرِ إِسْمُ أُللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الأنعام: ١٢٢]، والمسلم فيه اسم الله. فقد خرج بالفرق كما ترئ.

ومن حرَّم متروك التسمية من المسلم فلهم قولان في متروكها من الكتابي (٣):

أحدهما: أنه يباح، وهذا مروي عن عطاءٍ ومجاهدٍ ومكحولٍ.

والثاني: أنه يحرم كما يحرم من المسلم، وهذا قول إسحاق وأحمد وأبى حنيفة وغيرهم.

## فصل

المسألة الثانية: إذا ذكروا اسم غير الله على ذبيحتهم كالزُّهرة و المسيح وغيرهما، فهل يُلحق بمتروك التسمية فيكون حكمُه حكمَه، أو يحرم قطعًا وإن أبيح متروك التسمية؟ فيه روايتان منصوصتان عن أحمد أصحهما تحريمه.

<sup>(</sup>۱) أخرج عبد الرزاق (۸٥٤٨) وسعيد بن منصور (٩١٤ - التفسير) والدارقطني (٢٠٤) بإسناد صحيح عن عكرمة عن ابن عباس قال: «إن في المسلم اسم الله، فإن ذبح ونسي اسم الله فليأكل» لفظ عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٢) في «الجامع» للخلال (١٠١٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغني» (١٣/ ٣١١).

قال الميموني<sup>(۱)</sup>: سألت أبا عبد الله عمن يذبح من أهل الكتاب ولم يُسمِّ؟ فقال: إن كان مما يذبحون لكنائسهم يَدَعون التسمية فيه على عمدٍ، إنما يذبح للمسيح، فقد كرهه ابن عمر<sup>(۲)</sup>، إلا أن أبا الدرداء يتأوَّل أن طعامهم حلُّ <sup>(۳)</sup>، وأكثر ما رأيت منه الكراهية لأكل ما ذبح لكنائسهم.

وقال الميموني أيضًا (٤): سألت أبا عبد الله عن ذبيحة المرأة من أهل الكتاب ولم تسمِّ، قال: إن كانت ناسيةً فلا بأس، وإن كان مما يذبحون لكنائسهم قد يدَعون التسمية علىٰ عمدٍ.

وقال في رواية ابنه عبد الله (٥): ما ذُبِح للزُّهرة فلا يُعجِبني أكله، قيل له: أحرامٌ أكلُه؟ قال: لا أقول حرامًا، ولكن لا يعجبني.

وقال في رواية حنبل (٦): يجتنب ما ذُبح لكنائسهم وأعيادهم.

وقال أبو البركات في «محرَّره»(٧): وإن ذكروا عليه اسم غير الله ففيه

<sup>(</sup>١) «الجامع» للخلال (١٠٣٢).

<sup>(</sup>٢) سيأتي لفظه وتخريجه قريبًا

<sup>(</sup>٣) سيأتي الأثر عنه قريبًا.

<sup>(</sup>٤) سقط هذا النص من «الجامع» للخلال طبعة مكتبة المعارف. وهو ثابت في طبعة دار الكتب العلمية بيروت (ص٣٦٧).

<sup>(</sup>o) «مسائله» (ص٢٦٦).

<sup>(</sup>٦) انظر: «الجامع» للخلال (٢/ ٤٤٥)، و «المغني» (١٣/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>Y) (Y) (V).

روايتان منصوصتان، أصحهما عندي تحريمه.

وقال الشافعي ومالك وأبو حنيفة وأصحابه: لا تؤكل ذبائحهم التي سمَّوا عليها اسم المسيح(١).

قال القاضي إسماعيل في «أحكام القرآن»(٢): وكان أهلُ الكتاب خُصّوا بإباحة ذبيحتهم، حتى كانت قد أُهِلَ بها لله مع الكفر الذي هم عليه، فخرجت (٣) ما أُهلَّ به لغير الله إذ كانوا قد أهلُّوا بها وأشركوا مع الله تعالىٰ.

ولهذا الوضع فيما أحسب اختلف الناس فيما ذبح النصارئ لأعيادهم أو ذبحوا باسم المسيح، فكرهه قومٌ لأنهم أخلصوا الكفر عند تلك الذبيحة، فصارت مما أُهِلَ به لغير الله، ورخص في ذلك قومٌ على الأصل الذبيح من ذبائحهم.

فأما من بلغنا عنه الرخصة في ذلك فحدثنا على بن عبد الله، ثنا عبد الرحمن بن مهدي، ثنا معاوية بن صالح، عن أبي الزاهرية، عن عمير بن الأسود السّكوني قال: أتيت أهلي فإذا كتِفُ شاةٍ مطبوخةٌ، قلت: من أين هذا؟ قالوا: جيراننا من النصارئ ذبحوا كبشًا لكنيسة جرجس، قلّدوه عمامةً وتلقّوا دمه في طَسْتٍ، ثم طبخوا وأهدوا إلينا وإلى جيراننا. قال: قلت:

<sup>(</sup>١) انظر: «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/٥٧).

<sup>(</sup>٢) ليس في القدر المطبوع منه.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل بتأنيث الفعل.

ارفعوا هذا، ثم هبطتُ إلىٰ أبي الدرداء فسألته، وذكرتُ ذلك له، فقال: اللهم غفرًا، هم أهل الكتاب طعامهم لنا حلُّ وطعامنا لهم حلُّ (١).

ثنا علي عن (٢) زيد بن الحباب، أخبرني معاوية بن صالح، حدثني أبو الحكم التُّجيبي، حدثني جرير بن عتبة \_ أو عتبة بن جرير \_ قال: سألت عبادة بن الصامت عن ذبائح النصاري لموتاهم، قال: لا بأس به (٣).

ثنا علي، ثنا الوليد بن مسلم قال: سمعت الأوزاعي عن مكحولٍ فيما ذبحت النصاري لأعياد كذا، قال: كُلْه، قد علم الله ما يقولون وأحلَّ ذبائحهم (٤).

وثنا علي، ثنا الوليد بن مسلم قال: سمعت عبد الرحمن بن يزيد بن جابرٍ يقول: سمعت القاسم بن مُخَيمِرة قال: كُلْها، ولو سمعتُه يقول: «علىٰ اسم جرجس» لأكلتُها(٥)!

حدثنا علي، ثنا الوليد بن مسلم، ثنا أبو بكر بن عبد الله بن أبي مريم،

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (٨/ ١٣٨) من طريق ابن وهب عن معاوية به. وإسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «بن» تحريف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (٢/ ٢١٤) عن عبد الله بن صالح، عن معاوية بن صالح به. وفي إسناده أبو الحكم التجيبي لم أهتد إلىٰ ترجمته، وجرير بن عتبة لم يوثقه غير ابن حبان. والأثر ضعَّفه ابن حزم في «المحلَّىٰ» (٧/ ٤١١).

<sup>(</sup>٤) لم أجده مسندًا، وقد ذكر البغوي في «تفسيره» (٣/ ١٨) عنه وعن الشعبي نحوه.

<sup>(</sup>٥) لم أجده مسندًا، وقد ذكره النحاس في «الناسخ والمنسوخ» (ص٣٦٣، ٤٣٥) بنحوه معلَّقًا.

عن عبد الرحمن بن جبير بن نفيرٍ عن أبيه قال: كُلْها(١).

وبه إلىٰ أبي بكر، عن حبيب بن عبيد أن العرباض بن سارية قال: كُلُه(٢).

ثنا سليمان بن حربٍ، ثنا عبد العزيز بن مسلم، عن عبد الملك، عن عطاءٍ في النصراني يذبح ويذكر اسم المسيح، قال: كُلْه، قد أحلَّ اللهُ ذبائحهم، وقد علم ما يقولون (٣).

وذكر عن عطاءٍ أيضًا أنه سئل عن النصراني يذبح ويقول: باسم المسيح، فقال: كل (٤).

وقال إبراهيم في الذمي يذبح ويقول: باسم المسيح، فقال: إذا توارئ عنك فكلُ(٥).

<sup>(</sup>١) لم أجده مسندًا. وفي إسناده ضعف، لضعف أبي بكر بن عبد الله بن مريم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٨/ ٢٦٠) من طريق آخر عن الوليد بن مسلم، عن أبي بكر، عن حبيب بن عُبيد، عمَّن حدَّثه عن عرباض قال: سئل رسول الله عَلَيْ عن ذبائح النصاري [في] أعيادهم، فقال: «إن لم تأكلوه فأطعموني». قلتُ: الصواب وقفه كما عند القاضي إسماعيل، والظاهر أن رفعه وهمٌّ من شيخ الطبراني في الإسناد: بكر بن سهل الدمياطي، فإنه ضعيف. على أن الموقوف نفسه فيه ضعف كما سبق في الأثر السابق، وقد ضعَّفه ابن حزم في «المحلَّىٰ» (٧/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق (١٠١٨٤) قال: أخبرني من سمع عطاء يقول... بنحوه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق (١٠١٨) بنحوه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق (١٠١٨٥) بنحوه.

وقال عبد الله بن وهب: حدثني حَيْوة بن شريح، عن عقبة بن مسلم التُّجيبي وقيس بن رافع الأشجعي أنهما قالا: حِلُّ لنا ما يُذبح لعيد الكنائس، وما أُهدِي من خبز أو لحم، وإنما هو طعام أهل الكتاب. قال حيوة: فقلت أرأيت قول الله: ﴿وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ أَللّهِ بِهِ ﴾ [المائدة: ٤]، فقال: إنما ذلك المجوس وأهل الأوثان والمشركون(١).

وقال أيوب بن نجيح: سألت الشعبي عن ذبائح نصاري العرب، فقلت: منهم من يذكر الله، ومنهم من يذكر المسيح، فقال: كُلْ وأطعِمْني (٢).

قال القاضي إسماعيل: وأما من بلغنا عنه أنه كره ذلك، فحدثنا محمد بن أبي بكر، ثنا ابن مهدي، عن قيس، عن عطاء بن السائب، عن زاذان، عن علي: قال إذا سمعت النصراني يقول: «باسم المسيح» فلا تأكل، وإذا لم تسمع فكُل، فقد أُحِلّ ذبائحهم (٣).

حدثنا علي، ثنا جرير، عن قابوس (٤) بن أبي ظبيان، عن أبيه أن امرأةً سألت عائشة فقالت: إنَّ لنا أظارًا من العجم لا يزالون يكون لهم عيدٌ، فيهدون لنا فيه أفنأكلُ منه؟ فقالت: أما ما ذُبح لذلك اليوم فلا تأكلوا منه، ولكن كلوا من أشجارهم (٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري (٣/ ٥٧) عن يونس بن عبد الأعلىٰ عن ابن وهب به.

<sup>(</sup>٢) لم أجده مسندًا.

<sup>(</sup>٣) علَّقه ابن حزم (٧/ ٤١١) عن عبد الرحمن بن مهدي به. وإسناده لا بأس به.

<sup>(</sup>٤) في هامش الأصل: «كابوس» برمزخ.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة (٢٤٨٥٦). وإسناده لا بأس به.

حدثنا علي، ثنا عبد الرحمن بن مهدي، عن عبيد الله، عن نافع، عن ابن عمر قال: ما ذُبِح للكنيسة فلا تأكله(١).

وقال حمادٌ: كُلْ ما لم تسمعهم أهلُّوا به لغير الله. وكرهه مجاهدٌ وطاوسٌ، وكرهه ميمون بن مهران (٢).

وقال القاضي إسماعيل: وكان مالك يكره ذلك من غير أن يوجب فيه تحريمًا (٣).

قال المبيحون: هذا من طعامهم، وقد أباح الله لنا طعامهم من غير تخصيص، وقد علم سبحانه أنهم يسمُّون غيرَ اسمه.

قال المحرِّمون: قد صرَّح القرآن بتحريم ما أُهِلَ به لغير الله، وهذا عامٌّ في ذبيحة الوثني والكتابي إذا أهلَ بها لغير الله، وإباحة ذبائحهم وإن كانت مطلقة لكنها مقيدةٌ بما لم يهلُّوا به لغيره، فلا يجوز تعطيل المقيد وإلغاؤه، بل يُحمل المطلق علىٰ المقيد.

قال الآخرون (٤): بل هذا من باب العام والخاص، فأما ما أهلُّ به لغير

<sup>(</sup>١) علَّقه ابن حزم (٧/ ٤١١) عن ابن عمر.

<sup>(</sup>٢) أثر ميمون بن مهران أخرجه الخلال في «الجامع» (٢/ ٤٤٥). ولم أجد قول مجاهد وطاوس.

<sup>(</sup>٣) إلىٰ هنا انتهىٰ النقل الطويل من «أحكام القرآن» لإسماعيل القاضي.

<sup>(</sup>٤) أي المبيحون.

الله عامٌ (١) في الكتابي وغيره، خصَّ منه ذبيحة الكتابي فبقيت الآية على عمومها في غيره.

قال الآخرون (٢) بل قوله تعالى: ﴿ وَطَعَامُ الْآذِينَ أُوتُ واْ الْلَكِتَابَ حِلُّ لَكُمْ ﴾ [المائدة: ٦]، عامٌ فيما أهلُّوا به لله وما أهلُّوا به لغيره، خصَّ منه ما أهلَّ به لغيره، فبقي اللفظ علىٰ عمومه فيما عداه، قالوا: وهذا أولىٰ لوجوهٍ.

أحدها: أنه قد نصَّ سبحانه علىٰ تحريم ما لم يُذكر عليه اسمه، ونهىٰ عن أكله، وأخبر أنه فستُّ. وهذا تنبيهُ علىٰ أن ما ذُكر عليه اسم غيره أشدُّ تحريمًا وأولىٰ بأن يكون فسقًا.

الثاني: أن قوله: ﴿ وَطَعَامُ أَلَّذِينَ أُوتُواْ أَلْكِتَ بَ حِلُّ لَّكُمْ ﴾ قد خُصَّ بالإجماع (٣)، وأما ما أُهِلَّ به لغير الله فلم يُخصَّ بالإجماع، فكان الأخذ بالعموم الذي لم يُجمَع علىٰ تخصيصه أولىٰ من العموم الذي قد أُجمِع علىٰ تخصيصه.

الثالث: أن الله سبحانه قال: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَكُمَ الْفَائِدِيرِ وَمَا أَهْلَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ ﴿ [البقرة: ١٧٢]، فحصر التحريم في هذه الأربعة، فإنها محرَّمةٌ في كل ملةٍ، لا تباح بحالٍ إلا عند الضرورة، وبدأ بالأخفِّ تحريمًا ثم بما هو أشدُّ منه، فإن تحريم الميتة دون تحريم الدم، فإنه

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل بدون الفاء.

<sup>(</sup>٢) أي المحرمون.

<sup>(</sup>٣) في نحو الخنزير وغيره، فإنه لا يحل بالإجماع ولو كان من طعامهم.

أخبث منها، ولحم الخنزير أخبث منهما، وما أهلَّ به لغير الله أخبث الأربعة.

ونظير هذا قوله: ﴿قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْىَ بِغَيْرِ أَلْحَقِ وَأَن تُشْرِكُواْ فِاللَّهِ مَا لَمْ يُنزِلُ بِهِ عَسُلُطُكْنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣١]، فبدأ بالأسهل تحريمًا ثم ما هو أشدُّ منه إلى أن ختم بأغلظ المحرمات، وهو القول عليه بلا علم. فما أُهِلَّ به لغير الله في الدرجة الرابعة من المحرمات.

الرابع: أن ما أهل به لغير الله لا يجوز أن تأتي شريعة بإباحته أصلًا، فإنه بمنزلة عبادة غير الله. وكل ملة لا بد فيها من صلاة ونسك، ولم يشرع الله على لسان رسول من رسله أن يصلي لغيره، ولا ينسك لغيره، قال تعالى: ﴿قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَتَحُياى وَمَمَاتِي لِللّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبَنَالِكَ أُمِرْتُ ﴾ [الأنعام: ١٦٤ - ١٦٥].

الخامس: أن ما أُهلَّ به لغير الله تحريمه من باب تحريم الشرك، وتحريم الميتة والدم ولحم الخنزير من باب تحريم الخبائث والمعاصي.

السادس: أنه إذا خُصَّ من طعام الذين أوتوا الكتاب ما يستحلُّونه من الميتة والدم ولحم الخنزير؛ فلأن يُخصَّ منه ما يستحلُّونه مما أهِلَ به لغير الله أولى وأحرى.

السابع: أنه ليس المراد من طعامهم ما يستحلُّونه وإن كان محرمًا عليهم، فهذا لا يمكن القول به، بل المراد به ما أباحه الله لهم فلا يحرم علينا أكله، فإن الخنزير من طعامهم الذي يستحلُّونه ولا يُباح لنا، وتحريم ما أهلَّ

به لغير الله عليهم أعظم من تحريم الخنزير. وسرُّ المسألة أن طعامهم ما أبيح لهم، لا ما يستحلُّونه مما حرِّم عليهم.

الثامن: أن باب الذبائح على التحريم إلا ما أباحه الله ورسوله، فلو قُدِّر تعارضُ دليلي الحظر والإباحة لكان العمل بدليل الحظر أولى، لثلاثة أوجه.

أحدها: تأيُّدُه بالأصل الحاظر.

الثاني: أنه أحوط.

الثالث: أن الدليلين إذا تعارضا تساقطا، ورجع إلى أصل التحريم.

#### فصل

المسألة الثالثة: إذا ذبحوا ما يعتقدون تحريمه كالإبل<sup>(١)</sup> والنَّعام والبطِّ وكل ما ليس بمشقوق الأصابع، هل يحرم علىٰ المسلم؟ اختُلف فيه (٢):

فأباحه الشافعي وأبو حنيفة وأحمد في ظاهر مذهبه، وهو قول جمهور أصحابه.

وحكىٰ ابن أبي موسىٰ في «الإرشاد» (٣) أنه لا يباح ما ذكاه اليهود من الإبل.

ووجهُ هذا: أنه ليس من طعام المذكِّي، ولأنه ذبحٌ لا يعتقد الذابح حلَّه

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، وفي مطبوعة «المغنى»: «الإيّل». وهو الوعل.

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغنى» (۱۲/۱۳).

<sup>(</sup>۳) (ص ۲۷۸).

فهو كذبيحة المُحرِم. ولأن لاعتقاد الذابح أثرًا في حلِّ الذبيحة وتحريمها. ولهذا لو ذبح المسلم ما يعتقد أنه لا يَحلُّ له ذبحُه \_ كالمغصوب \_ كان حرامًا، فالقصد يؤثِّر في التذكية كما يؤثِّر في العبادة. وهذا مذهب مالك (١)، واحتج أصحابه على ذلك بقوله تعالىٰ: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمُنَا كُلَّ ذِى ظُفُرٍ ﴾ [الأنعام: ١٤٧]، ولما كانت حرامًا عليهم لم تكن تذكيتهم لها ذكاةً، كما لا يكون ذبح الخنزير لنا ذكاةً.

وهذا الدليل مبني على ثلاث مقدماتٍ:

إحداها: أن ذلك حرامٌ عليهم، وهذه المقدمة ثابتةٌ بنصّ القرآن.

الثانية: أن ذلك التحريم باقٍ لم يزل.

الثالثة: أنهم إذا ذبحوا ما يعتقدون تحريمه لم تؤثِّر الذكاة في حلِّه.

فأما الأولىٰ فهي ثابتةٌ بالنص.

وأما الثانية فالدليل عليها أنَّ سبب التحريم باقٍ، وهو العدوان، قال تعالىٰ: ﴿ ذَالِكَ جَزَيْنَهُم بِبَغْيِهِم ۖ وَإِنَّا لَـصَادِقُونَ ﴾ [الأنعام: ١٤٧]، وبغيهم لم يزل بمبعث النبي ﷺ، بل زاد البغي منهم، فالتحريم تغلَّظ بتغلُّظ البغي. يوضحه أن رفع ذلك التحريم إنما هو رحمة في حقّ من اتبع الرسول، فإن الله وضع عن أتباعه الآصار والأغلال التي كانت عليهم قبل مبعثه، ولم يَضَعْها عمن كفر به، قال تعالىٰ: ﴿ أُلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولُ ٱلنَّبِيّ ٱلْأُمِّيّ ٱللَّذِي يَجِدُونَهُ و

<sup>(</sup>١) انظر: «عقد الجواهر الثمينة» (١/ ٥٨٤).

مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرِنةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبُتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمِ الْخَبَنيِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ الْمُنكرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبُتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمِ الْخَبَنيِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمُ وَالأَغْلَالُ الْتَي كَانَتُ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُواْ الْنُورَ وَالْأَغْلَلُ الْيَي كَانَتُ عَلَيْهِمْ أَلْمُفْلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

وأما المقدمة الثالثة، وهو<sup>(١)</sup> أنهم إذا ذبحوا ما يعتقدون تحريمه لـم يـؤثِّر ذلك في الحلّ، فقد تقدَّم تقريرها.

#### فصل

المسألة الرابعة: إذا ذبحوا ما يعتقدون حلَّه، فهل تحرم علينا الشحوم المحرمة عليهم؟ هذا مما اختُلِف فيه.

قال عبد الله بن أحمد (٢): وسألت أبي عن الشحوم، تحرم على اليهود؟ فقال: ﴿وَعَلَى أَلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُفُرٍ وَمِـنَ أَلْبَقَـرِ وَالْغَـنَمِ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُفُرٍ وَمِـنَ أَلْبَقَـرِ وَالْغَـنَمِ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُفُرٍ وَمِـنَ أَلْبَقَـرِ وَالْغَـنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا إِلَّا مَا حَمَلَت ظُهُورُهُمَا أَوِ أَلْحَوَايَا أَوْ مَا إِخْـتَلَطَ بِعَظَـمِ عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا إِلَّا مَا حَمَلَت ظُهُورُهُمَا أَوِ أَلْحَوَايَا أَوْ مَا إِخْـتَلَط بِعَظَـمِ فَاللَّهُ وَلِكَ جَزَيْنَاهُم بِبَغْيِهِم فَ وَإِنَّا لَـصَلاقُونَ ﴿ [الأنعام: ١٤٧]، قال: والقرآن يقول: ﴿حَرَّمْنَا ﴾ ، وقال في آية أخرى بعد سورة المائدة: ﴿ وَعَلَى أَلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا ﴾ [الأنعام: ١٤٧]، يعني نزل بعد: ﴿ أَلْيَوْمَ أُحِلَ لَكُمُ الطَّيِّبَتُ وَطَعَامُ حَرَّمْنَا ﴾ [الأنعام: ٤٧]، قلت: أُوتُواْ أَلْكِتَبَ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ ﴿ أَلِكُمْ اللهَائدة: ٥]، قلت: فيحلُّ لمسلم أن يطعم يهوديًّا شحمًا؟ قال: لا؛ لأنه محرَّمٌ عليه.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

<sup>(</sup>٢) «الجامع» للخلال (٢/ ٤٤٣).

وقال مهنا (١): حدثني أحمد عن الزبيري عن مالك، في اليهودي يذبح الشاة، قال: لا يأكل من شحمها، قال أحمد: هذا مذهب دقيقٌ.

فاختلف أصحابه في ذلك (٢): فذهب ابن حامدٍ وأبو الخطاب وجماعة " إلى الإباحة، وهو قول الشافعي وأبي حنيفة.

وذهب القاضي وأبو الحسن التميمي إلى التحريم، وصنَّف فيه التميمي مصنَّفًا ردَّ فيه على من قال بالإباحة (٣)، واختاره أبو بكر أيضًا.

وذهب مالك إلى الكراهة، وهي عنده مرتبةٌ بين الحظر والإباحة (٤).

قال المبيحون (٥): القول بالتحريم خلاف القرآن والسنن والمعقول.

أما القرآن فإن الله تعالىٰ يقول: ﴿وَطَعَامُ الْآذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ حِلُّ لَّكُمْ وَطَعَامُ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ حِلُّ لَّكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَّهُمُ ﴾ [المائدة: ٦]. قالوا: وقد اتفقنا علىٰ أن المراد بذلك ما ذبحوه، لا ما أكلوه؛ لأنهم يأكلون الخنزير والميتة والدم.

قالوا: وقد جاء القرآن وصح الإجماع بأن دين الإسلام نسخ كل دين كان قبله، وأن من التزم ما جاءت به التوراة والإنجيل ولم يتبع القرآن فإنه

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغنى» (۱۲/۱۳)، و «الروايتين والوجهين» (۳/ ۳۷).

<sup>(</sup>٣) ذكره أبو يعلىٰ في كتاب «الروايتين والوجهين» (٣/ ٣٧).

<sup>(</sup>٤) «عقد الجواهر الثمينة» (١/ ٥٨٤). وينظر «الموطأ» رواية ابن زياد (ص١٥٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: «المحليٰ» (٧/ ٤٥٤).

كافرٌ، وقد أبطل الله كلَّ شريعةٍ كانت في التوراة والإنجيل وسائر الملل، وافترض على الجن والإنس شرائعَ الإسلام، فلا حرامَ إلا ما حرَّمه الإسلام، ولا فرضَ إلا ما أوجبه الإسلام.

وأما السنة فحديث عبد الله بن مغفّل الذي رواه البخاري في «صحيحه» (١) أن جِرابًا من شحم يوم خيبر ذُلِّي من الحصن، فأخذه عبد الله بن مغفَّل وقال: والله لا أعطي أحدًا منه شيئًا، فضحك رسول الله على ذلك.

وثبت في «الصحيح»(٢) أن يهوديةً أهدَتْ لرسول الله ﷺ شاةً، فأكل منها، ولم يُحرِّم شحم بطنها ولا غيره.

قالوا: وأما المعقول فمن المحال الباطل أن تقع الذكاة على بعض شحم الشاة دون بعضها.

قالوا: وقد قال تعالى: ﴿ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَّهُمُّ ﴾، وهذا محض طعامنا.

قالوا: وقد قال لهم المسيح: ﴿ وَلِأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِي حُرِّمَ عَلَيْ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِي حُرِّمَ عَلَيْ لَسَان رسوله، عَلَيْ لَسَان رسوله، وهذا من الطيبات.

<sup>(</sup>۱) برقم (۳۱۵۳، ۲۱۶، ۵۰۰۸، ۵۵) وليس فيه: «والله لا أعطي...» إلخ، وإنما هو عند أحمد (۱۲۷۹۱) ومسلم (۱۷۷۲) وغيرهما بنحوه.

<sup>(</sup>٢) للبخاري (٢٦١٧) ومسلم (٢١٩٠) من حديث أنس.

قال ابن حزم (١): ويُسألون عن الشحم والجمل أحلالٌ هما اليوم لليهود أم هما حرامٌ إلى اليوم؟ فإن قالوا: بل هما حرامٌ عليهم إلى اليوم كفروا بلا مرية، إذ قالوا: إن ذلك لم ينسخه الله تعالىٰ. وإن قالوا: بل هما حلالٌ لهم صدقوا، ولزِمَهم تركُ قولهم الفاسد.

قال: ونسألهم عن يهودي مستخفِّ بدينه ذبح شاةً يعتقد حلَّ شحمها، هل يحرم علينا الشحم أم لا؟ فإن قلتم: يحرم علينا كان محالًا، فإنه ذكَّىٰ ما يعتقد حلَّه ونحن نعتقد حلَّه، فمن أين جاء التحريم؟ وإن قلتم: لا يحرم علينا كانت ذبيحة هذا المستخفِّ بدينه أحسنَ حالًا من ذبيحة المتمسك بدينه، وهذا محالٌ.

قال: ويلزمهم أن لا يستحلُّوا أكْلَ ما ذبحه يهودي يومَ سبتٍ، ولا أكْلَ حيتانٍ صادها يهودي يوم سبتٍ، وهذا مما تناقضوا فيه.

قال: وقد روينا عن عمر بن الخطاب، وعلي، وابن مسعود، وعائشة أم المؤمنين، وأبي الدرداء، وعبد الله بن يزيد، وابن عباس، والعرباض بن سارية، وأبي أمامة، وعبادة بن الصامت، وابن عمر رضي الله عنهم (٢)=

<sup>(1) «</sup>المحلئ» (٧/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٢) تقدَّمت الآثار عن عامَّة هؤلاء، إلا أبا أمامة وعبد الله بن يزيد الخطمي، فأما الأول فأشار إليه ابن حزم في «المحلى» (٧/ ٤١١) مضعِفًا إسناده، وأما الآخر فأخرجه الطبري في «تفسيره» (٩/ ٥٢٨) بإسناد صحيح قال: «كلوا من ذبائح أهل الكتاب والمسلمين، ولا تأكلوا مما لم يذكر اسم الله عليه».

إباحة ما ذبحه أهل الكتاب دون اشتراطٍ لما يستحلُّونه. وكذلك عن جمهور التابعين، لم نجد عن أحدٍ هذا القول إلا عن قتادة، ثم عن مالك وعبيد الله بن الحسن، وهذا مما خالفوا فيه طائفة من الصحابة لا مخالف لهم، وخالفوا فيه جمهور العلماء.

قال المحرِّمون: إنما أباح الله سبحانه لنا طعام الذين أو توا الكتاب، والشحوم المحرمة عليهم ليست من طعامهم، فلا تكون لنا مباحة، والمقدمتان ظاهرتان غنيتان عن التقرير.

قالوا: ولأنه شحمٌ محرَّمٌ على ذابحه، فكان محرَّمًا على غيره بطريق الأولى، فإن الذكاة إذا لم تعمل في حلِّه بالنسبة إلى المذكِّي لم تعمل في حلِّه بالنسبة إلى المذكِّي لم تعمل في حلِّه بالنسبة إلى غيره، وهذا كذبح المُحرِم الصيد، فإنه لما كان حرامًا عليه، ولم تُفِد الذكاةُ الحلَّ بالنسبة إليه، لم تُفِده بالنسبة إلى الحلال.

قالوا: وطردُ هذا تحريم الجمل إذا ذبحه اليهودي.

قالوا: وأيضًا فللقصد تأثيرٌ في حلّ الذكاة كما تقدَّم، فإذا كان الذابح غير قاصدٍ للتذكية الشحم، فإنه قاصدٍ للتذكية الشحم، فإنه يعتقد تحريمه وأنه بمنزلة الميتة.

قالوا: ولا محذورَ في تجزُّء الذكاة، فيحلُّ بها بعض المذكَّىٰ دون بعضٍ، فيكون ذكاةً بالنسبة إلىٰ ما يعتقد المذكِّي حلَّه وليس ذكاةً بالنسبة إلىٰ ما يعتقد تحريمه، فإن ما يأكله يعتقد ذكاته ويقصدها، وما لا يأكله لا يعتقد ذكاته ولا يقصدها فصار كالميتة.

قالوا: والمعتمد في المسألة أن الله سبحانه حرَّم ذلك عليهم، والتحريم باقٍ لم يُنسَخ إلا عمن التزم الشريعة الإسلامية، ويدلُّ على بقاء التحريم وجوهٌ:

أحدها: أن الله سبحانه أخبر بأنه حرَّمه ولم يُخبِر بأنه نسخَه بعد تحريمه، وإنما يزول التحريم عمن التزم الإسلام.

الثاني: أنه علَّل التحريم بالبغي، وهو لم يزل بكفرهم بمحمد عليالله.

الثالث: ما في «الصحيح» (١) عن جابرٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْكَةِ: «لعن الله الله عَلَيْكَةِ: «لعن الله اليهودَ حُرِّمتْ عليهم الشحومُ فجَمَلُوها، فباعوها وأكلوا أثمانَها».

فلو كان التحريم قد زال عنهم لم يلعنهم علىٰ فعل المباح.

قالوا: ولا يمتنع ورود الشرع بإقرارهم على آصارهم وأغلالهم تغليظًا عليهم، وقد قال تعالى: ﴿إِنَّمَا جُعِلَ ٱلسَّبْتُ عَلَى ٱلَّذِينَ إِخْتَلَفُواْ فِيهِ ﴿ [النحل: عليهم، وقد قال تعالى: ﴿إِنَّمَا جُعِلَ ٱلسَّبْتُ عَلَى ٱلَّذِينَ إِخْتَلَفُواْ فِيهِ ﴿ [النحل: 17٤]، فأخبر أنه جعل عليهم، ولم يخبر بأنه رفعه عنهم، وإنما يرفع عمن التزم أحكام الإسلام.

<sup>(</sup>١) للبخاري (٢٢٣٦) ومسلم (١٥٨١) بنحوه.

<sup>(</sup>٢) برقم (٢٢٢١، ٢٦٧٨)، وإسناده جيِّد.

وفي بقاء تحريمه عليهم قولان للفقهاء، وهما وجهان في مذهب أحمد، وعلىٰ أحد القولين نُلزمهم به، ولا نُمكِّنهم من كسره.

وقد نصَّ أحمد على بقاء تحريم الشحوم عليهم (١)، فقال في رواية ابنه عبد الله (٢): لا يحلُّ لمسلم أن يُطعِم يهوديًّا شحمًا، لأنه محرَّمٌ عليه.

قال أبو بكر عبد العزيز (٣): ويدلُّ علىٰ التحريم أن المسلم لما لم تعمل ذكاته فيما حرم عليه، فاليهودي أولىٰ.

قال: فذكاة اليهودي لا تعمل في الشحم، كما لا تعمل ذكاة المسلم في الغُدَّة وأُذنِ القلب(٤)، لنهي النبي عَلَيْكِيد.

قال: وقد نصَّ أحمد على ذلك، فقال ابن منصور (٥): قلت لأحمد: آكل أذن القلب؟ فقال: لا تؤكل. وقال عبد الله(٦): قلت لأبي: الغدة؟ فقال: لا تؤكل، النبي عَلَيْقٌ كرهها.

وقد روى الدارقطني (٧) من حديث بقية بن الوليد، عن أبي المنذر، عن

<sup>(</sup>١) انظر: «الروايتين والوجهين» (٣/ ٣٧)، و«الجامع» للخلال (٢/ ٤٤٣).

<sup>(</sup>۲) كما في «الجامع» (۲/ ٤٤٣).

<sup>(</sup>٣) لم أجد كلامه في «زاد المسافر».

<sup>(</sup>٤) أذن القلب: إحدى الزنمتين في أعلى القلب، فهما أذنا القلب.

<sup>(</sup>٥) لم أجده في «مسائله» المطبوعة.

<sup>(</sup>٦) «مسائله» (ص ۲۷۲).

<sup>(</sup>٧) لم أجده في «سننه»، ولا في «أطراف الغرائب والأفراد». والإسناد غريب، ولم أعرف

عبد الله بن زيدٍ، عن أم سلمة أن النبي ﷺ سألها عن أذن القلب، فقالت: القيتُها، فقال: «طابت قِدْرُكِ وحلَّ أكلُه».

وقال أبو طالب<sup>(۱)</sup>: قلت لأحمد: حدَّثوني عن عبد الله بن يحيىٰ بن أبي كثير، فقال: ثقةٌ، ثم قال: من حدَّثك عنه؟ قلت: مسددٌ <sup>(۲)</sup>، قال: سمع منه باليمامة، قلت: رواه عن أبيه عن رجل من الأنصار أن النبي عَيَّكِهُ نهىٰ عن أذن القلب. فقال: نعم هكذا، قلت: ما هذا الحديث؟ قال: نهىٰ عن أكل أذن القلب. القلب المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه القلب. القلب المناه ال

قالوا: وقد ثبت أن القصد في الذكاة معتبرٌ، ولهذا اختلفت باختلاف

<sup>=</sup> أبا المنذر وعبد الله بن زيد.

<sup>(</sup>١) أشار إلىٰ هذه الرواية ابن مفلح في «الفروع» (١٠/١٠)، والمرداوي في «الإنصاف» (١٠/٣٦٨).

<sup>(</sup>۲) هو عنده في «مسنده» (المطالب: ۲۳٤٩)، وعنه أخرجه أبو داود في «المراسيل» (۲) هو عنده في «مسنده» (المطالب: ۲۳٤٩)، وعنه أخرجه أبو داود في «المراسيل» ولا ٢٧٤). وظاهر صنيع أبي داود أن «الرجل من الأنصار» تابعي والحديث مرسل. ولوكان صحابيًا كان الإسناد مرسلًا أيضًا \_ أي: منقطعًا بين يحيى والأنصاري \_ إذ رواية يحيى بن أبي كثير عن عامَّة الصحابة مراسيل، فإنه لم يدرك من الصحابة إلا أنس، رآه رؤية ولم يسمع منه. انظر: «المراسيل» (ص ٢٤ - ٢٤) و «بيان الوهم والإيهام» (٥/ ١٧٢) و «الضعيفة» (٢٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) «فقال نعم... القلب» ساقطة من المطبوع. وفي «المغني» (١٣/ ٢٥٢): «ويُكره أكل الغدة وأذن القلب، لما رُوي عن مجاهد... ولأن النفس تعافُهما وتستخبثهما، ولا أظنُّ أحمد كرههما إلّا لذلك، لا للخبر، لأنه قال فيه: هذا حديث منكر».

المذكِّين، وعكسه إزالة النجاسة، لما لم يكن القصد فيها معتبرًا لم يعتبر باختلاف المُزيلين.

> قالوا: وأما حديث عبد الله بن مغفَّل فجوابه من وجوه: أحدها: أنه لم يقل: «فأخذتُه فأكلتُه»، فلعله أخذه لغير الأكل.

> > الثاني: أنه لعله كانت رغبته في الظرف لا في المظروف.

الثالث: لعله كان مضطرًّا إلىٰ أكله فلم ينهَه عنه.

الرابع: أنه لعله من ذبيحة مسلم، ولا يتعيَّن أن يكون من ذبيحة كتابي. وهذا من أفسد الأجوبة، فإنه دُلِّي من الحصن والمسلمون محاصروه.

الخامس ـ وهو أصح الأجوبة ـ: أنه لا يتعيَّن كونه من الشحم المحرَّم عليهم، بل الظاهر أنهم إنما كانوا يأكلون الشحوم المباحة لهم، فيجوز لنا أكلُه كما يجوز لنا أكلُ ذبائحهم وأطعمتهم، والظاهر أنه من شحم الظهر والحوايا وما اختلط بعظم، فإنه هو الشحم الذي كانوا يأكلونه.

وأما أكل النبي ﷺ من الشاة التي ذبحتها اليهودية فإنها كانت شاةً مشويَّةً، والشاة إنما تُشوى بعد نزْعِ شحمها، وهو إنما أكل من الذراع وليس بحرامٍ.

وأما قولكم: إنه من المحال أن تقع التذكية على بعض الشاة دون بعض، فهذا ليس بمحال عقلًا ولا شرعًا أن تعمل الذكاة فيما يباح من الشاة دون ما يحرم منها أو يُكره، والشريعة طافحةٌ من تبعُّض الأحكام، وهو محض الفقه.

وقد جعل الله سبحانه البنت من الرضاعة بنتًا في الحرمة والمَحْرمة، وأجنبيةً في الميراث والإنفاق. وكذلك بنت الزنا عند جمهور الأمة بنت في تحريم النكاح، وليست بنتًا في الميراث. وكذلك جعل النبي على النبي النكاح، وليدة زَمْعة (١) أخًا للسودة بنت] زَمْعة في الفراش، وأجنبيًا في النظر لأجل الشّبه بعتبة (٢). فلا يستحيل أن تكون الشاة مذكّاةً بالنسبة إلى اللحم والشحم المباح، غيرَ مذكّاةٍ بالنسبة إلى الشحم المحرّم.

وأما استدلالكم بقوله تعالىٰ: ﴿ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَّهُ مَ ۖ ﴾ [المائدة: ٦]، وأن هذه الشحوم من طعامنا، فلَعمرُ الله إنها من طعامنا إذا ذكّاها المسلم ومن تَحِلُّ له، فأما إذا ذكّاها من يعتقد تحريمها فليست في هذه الحال من طعامه ولا من طعامنا.

وأما استدلالكم بقول المسيح: ﴿ وَلِأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ أَلَّذِى حُرِّمَ عَلَيْهِ وَيُحِلُّ لَهُمُ عَلَيْهِم أَلْخَبَ مِعْ أَلْخَبَ مِعْ الله عن محمد عَلَيْهِ: ﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ اللَّا عِن محمد عَلَيْهِ : ﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ اللَّا عِن محمد عَلَيْهِم أَلْخَبَ مِنْ الله عالى عن محمد عَلَيْهِم أَلْخَبَ مِنْ أَلْعَراف: ١٥٧]، فهذا الإحلال إنما هو لمن آمن بالمسيح وبمحمد نعمة من الله عليه وكرامة له، لا لمن أصرً على كفره وتكذيبه، وإنما هو لمن التزم الشريعة التي جاءت بالحلِّ.

<sup>(</sup>١) أي ابن جاريته. وما بين المعكوفتين زيادة لازمة.

<sup>(</sup>٢) كما في حديث عائشة رَخِوَاللَّهُ عَنْهَا الذي أخرجه البخاري (٢٠٥٣) ومسلم (١٤٥٧)، وفيه: فقال رسول الله ﷺ: «هو لك يا عبد بن زمعة»، ثم قال لسودة بنت زمعة: «احتجبي منه» لما رأئ من شَبَهه بعتبة.

وأما سؤال ابن حزم (١): هل الجمل والشحم اليوم حرامٌ عليهم أم حلاً لهم؟ فإن قالوا: حرامٌ عليهم كفروا، وإن قالوا: حلالٌ تركوا قولهم على الله في الله ورسوله، وعلى التكفير بظنه فكلامُ متهوِّرٍ مُقْدِم على تكفير من لم يكفِّره الله ورسوله، وعلى التكفير بظنه الفاسد، ولا يستحقُّ هذا الكلام جوابًا لخلوِّه عن الحجة. وهم يَقلِبُون عليه هذا السؤال فيقولون له: نحن نسألك هل أحلَّ الله لهم هذه الشحوم مع إقامتهم على كفرهم بمحمد على فأباحها لهم وطيبها في هذه الحال، أم بقاهم (٢) على ما هم عليه من الأصار والأغلال؟ فإن قلت: بل أباحها لهم وطيبها وأحلَّها مع بقائهم على اليهودية وتكذيب رسوله، فهذا كفرٌ وكذبٌ على الله وعلى كتابه. وإن قلت: بقاهم على ما هم عليه تركتَ قولك وصرت على الله وعلى كتابه. وإن قلت: بقاهم على ما هم عليه تركتَ قولك وصرت الى قولنا. فلا بدَّ لك من واحدٍ من هذين الأمرين، وأحسنُ أحوالك أن تتناقض، لِتسلَم بتناقضِك من الكفر.

وأما سؤالك عن ذبيحة المستخفّ بدينه الذي يعتقد حلَّ الشحوم، فهذا السؤال جوابه فيه، فإنه متى اعتقد حلَّ الشحوم خرج عن اليهودية: إما إلى الإسلام، وإما إلى الزندقة، فإن تحريم الشحوم ثابتٌ بنصِّ التوراة، فإن كذَّب التوراة وأقام على يهوديته فليس بيهودي ولا تحلُّ ذبيحته. وإن آمن بالتوراة واعتقد حلَّ الشحوم؛ لأن شريعة الإسلام أبطلتْ ما سواها من الشرائع، والواجب اتباعها= فهذا الاعتقاد حقُّ، ولكن لا يُبيح له الشحوم المحرَّمة إلا

<sup>(</sup>۱) تقدم نقله (ص٣٦٥).

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل هنا وفيما يأتي، وهو صحيح في اللغة. وغيَّره في المطبوع بـ«أبقاهم».

بالتزام شريعة الإسلام التي رفع الله بها عنهم الآصار والأغلال، فإذا لم يلتزم شريعة الإسلام وأقام على اليهودية لم ينفعه اعتقاده دون انقياده شيئًا. كما لو اعتقد أن محمدًا رسول الله عَلَيْ ولم ينقَدْ للإسلام ومتابعته.

وأما قوله: ويلزمهم أن لا يأكلوا ما ذبحه يهودي يوم سبتٍ، فهذا لا يمنع أن يلتزموه، فإنهم إن اعتقدوا تحريم ما ذبحوه يوم السبت كان بمنزلة ما ذبحوه من دوابً الظُّفُر، وإن لم يعتقدوا تحريمه كان من طعامهم، فكان حلالًا. ولأصحاب هذا القول في بقاء تحريم السبت عليهم قولان.

وأما صيدُهم الحيتانَ يوم السبت فخفي علىٰ أبي محمد (١) أن غايتها أن تكون ميتةً، وميتة السمك حلال، ولهذا لا يحرم ما صاده منه المجوسي والوثني في أصحِّ قولي العلماء، وهما روايتان عن الإمام أحمد في السمك والجراد (٢)، فلم يتناقضوا فيه كما زعمتَ.

وأما فتاوى من ذكرتَ من الصحابة بحلِّ ذبائح أهل الكتاب فنعم، لعَمْر الله لا يُعرف عنهم فيها خلافٌ، وليس الكلام فيها، والصحابة إنما أفتوا بحلِّ جنس ذبائحهم، وأنها تخالف ذبائح المجوس، ولم يريدوا بذلك حلَّ ما لا يعتقدونه من ذبائحهم وأطعمتهم، فلا يُحفظ عن الصحابة التصريحُ بهذا ولا هذا، وبالله التوفيق.

المسألة الخامسة: في الطَّرِيفا، وهو ما لصِقَتْ رئتُه بالجَنْب، هل يحرم

<sup>(</sup>١) أي ابن حزم.

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغني» (۱۳/ ۲۹۹، ۳۰۰).

علينا لكونهم لا يعتقدون حلَّه أم لا؟ فالجمهور لا يحرمونه، وهذا هو الصواب قطعًا؛ لأن تحريم هذا إنما عُلِم من جهتهم لا بنصّ التوراة، فلا يُقبل قولهم فيه، بخلاف تحريم ذي الظُّفر والشحوم المحرمة.

وقد ذكرنا في كتاب «الهداية»(١) سبب هذا التحريم، ومن أين نشأ، وأن التوراة لم تُحرِّمه، وأنهم غلطوا على التوراة في تحريمه، وذكرنا نصَّ التوراة وأنهم حملوه على غير محمله.

وذهب أصحاب مالك إلى تحريمه طردًا لهذا الأصل، وأنه ليس من طعامهم (٢). وهذا ليس بمنصوص عن مالك ولا هو مقتضى أصوله، والذابح في هذه الصورة اعتقد حلَّ المذبوح وأنه من طعامه، بخلاف ذابح ذي الظفر، وتحريم هذا غير ثابتٍ بالنص، بخلاف تحريم ذي الظفر، فلا يصح إلحاق أحدهما بالآخر، والله أعلم.

## 総総総総

<sup>(</sup>۱) «هداية الحياري» (ص٧٠٧-٣١٠). وانظر: «إغاثة اللهفان» (٢/ ١١١١- ١١١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «عقد الجواهر الثمينة» (١/ ٥٨٤)، و «المدونة» (٣/ ٦٧).

### ذكر أحكام معاملتهم

#### فصل

# في البيع والشراء منهم

ثبت عن النبي عَلَيْكُ أنه اشترى من يهودي سِلعةً إلى الميسرة (١).

وثبت عنه أنه أخذ من يهودي ثلاثين وَسَقًا من شعيرٍ، ورَهَنَه دِرْعَه (٢).

وفيه دليل على جواز معاملتهم، ورهْنهم السلاح، وعلى الرهن في الحضر.

وثبت عنه أنه زارَعَهم وساقاهم (٣).

وثبت عنه أنه أكل من طعامهم.

وفي ذلك كلِّه قبولُ قولهم: إن ذلك الشيء مِلْكُهم.

قال حنبلٌ (٤): سمعت أبا عبد الله في الرجل يجيئه الذمي يشتري منه المتاع، فيُماكِسُه مِكاسًا شديدًا، فيبيعه المتاع، ثم يجيء بعد ذلك المسلم

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲۵۱٤۱) والترمذي (۱۲۱۳) والنسائي (۲۲۸) من حديث عائشة. قال الترمذي: حديث حسن صحيح. وظاهر الحديث أن البيع لم يتم وأن اليهودي لم يوافق حين سأله النبي علي أن يبيع له ثوبين إلىٰ الميسرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٩١٦) ومسلم (١٦٠٣) من حديث عائشة رَضَالِلَهُ عَنْهَا.

<sup>(</sup>٣) وذلك بخيبر، كما تقدم.

<sup>(</sup>٤) كما في «الجامع» للخلال (٢٩٥).

فيستقصي أيضًا في شدة المكاس، فيبيعه أغلىٰ مما يبيع الذمي، وربما باع الذمي أغلىٰ. قال: أرجو أن لا يكون به بأسٌ.

総総総総

#### فصل

### في شركتهم ومضاربتهم

قد تقدم أن رسول الله ﷺ شاركهم في زرع خيبر وثمرها.

قال إسحاق بن إبراهيم (١): سمعت أبا عبد الله، وسئل عن الرجل يشارك اليهودي والنصراني، قال: يشاركهم، ولكن يلي هو البيع والشراء، وذلك أنهم يأكلون الربا ويستحلُّون الأموال. ثم قال أبو عبد الله: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمِيِّنَ سَبِيل ﴾ [آل عمران: ١٧٤].

وقال إبراهيم بن هانئ (٢): سمعت أبا عبد الله قال في شركة اليهودي والنصراني: أكرهه، لا يعجبني إلا أن يكون المسلم الذي يلي البيع والشراء.

وقال الأثرم (٣): سألت أبا عبد الله عن مشاركة اليهودي والنصراني؟ قال: شاركهم، ولكن لا يخلو اليهودي والنصراني بالمال دونه، يكون هو يليه؛ لأنه يعمل بالربا.

وقال إسحاق بن منصور (٤): قيل لأبي عبد الله: قيل لسفيان: ما ترى في مشاركة النصراني؟ قال: أمَّا ما يغيب عنك فما يُعجبني. قال أحمد: حسن.

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۲۹۲).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢٩٧). وليس فيه «لا يعجبني».

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢٩٨).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٢٩٩).

وقال عبد الله بن أحمد (١): حدثني عبد الأعلى، ثنا حماد بن سلمة قال: قال إياس بن معاوية: إذا شارك المسلم اليهودي أو النصراني، وكانت الدراهم مع المسلم فهو الذي يتصرف بها في الشراء والبيع، فلا بأس، ولا يدفعها إلى اليهودي والنصراني يعملان فيها لأنهما يُرْبِيان. قال عبد الله: سألت أبي عن ذلك، فقال مثل قول إياس.

وقال العباس بن محمد الخلال<sup>(٢)</sup>: قال أبو عبد الله في المسلم يدفع إلى الذمي مالًا يشاركه، قال: أما إذا كان هو يلي ذلك فلا، إلا أن يكون المسلم يليه.

وقال حنبلُ (٣): قال أبو عبد الله: ما أُحِبُّ مخالطته بسببٍ من الأسباب في الشراء والبيع، هذا لفظه.

قال الخلال في «الجامع» (٤): يعني المجوسي؛ لأن عصمة بيَّن ذلك. أخبرنا عِصمة بن عِصام، حدثنا حنبلٌ أن أبا عبد الله قال: أما المجوسي فما أُحِبُّ مخالطتَه ولا معاملتَه.

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه (۳۰۰). وأخرجه أيضًا ابن أبي شيبة (۲۰۳۵۳) عن زيد بن حُباب عن حماد بن سلمة به.

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۱°۳).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٣٠٢).

<sup>(</sup>٤) عقب الرواية السابقة.

قال الخلال<sup>(۱)</sup>: وأخبرني عبد الله<sup>(۲)</sup> بن حنبل قال: حدثني أبي - في موضع آخر \_ قال: سألت عمِّي قلت له: ترى للرجل أن يشارك اليهودي والنصراني؟ قال: لا بأس، إلا أنه لا تكون المعاملة في البيع والشراء إليه، يشرف على ذلك، ولا يدعه حتى يعلم معاملته وبيعه. فأما المجوسي فلا أُحِبُّ مخالطته ولا معاملته؛ لأنه يستحلُّ ما لا يستحلُّ هذا.

قال حنبلُ (٣): وحدثنا أبو سلمة، حدثنا جرير بن حازم قال: سئل حمادٌ عن مشاركة المجوسي، قال: لا بأس بذلك، قيل له: فيدفع إليه مالًا مضاربةً؟ قال: لا. قال حنبل: قال عمي: لا يشاركه ولا يضاربه.

وقال حربٌ (٤): سألت أحمد بن حنبل قلت: ما قولك في شركة اليهودي والنصراني؟ فكرهه وقال: لا يُعجِبني إلا أن يكون المسلم هو الذي يلي الشراء والبيع.

قال حربٌ (٥): وحدثنا أبو أمية محمد بن إبراهيم، حدثنا أبو صالح،

<sup>(</sup>١) في المصدر السابق (٣٠٤).

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل، وفي «الجامع»: «عبيد الله». وهو عبيد الله بن حنبل بن إسحاق بن حنبل، ويقال له: عبد الله. يروي عن أبيه حنبل، وهو عن الإمام أحمد بن حنبل. انظر: «طبقات الحنابلة» (١/ ١٤٣). وحنبل بن إسحاق ابن عم الإمام أحمد، ولكنه عند ما يروي عنه يقول: «عمّي» لكبر سنة، وقد سبق مثله.

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٣٠٤).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (٣٠٥).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (٣٠٦)، ولم أهتدِ إلى معرفة أبي صالح وبكير بن عمرو. وعلى كلِّ

حدثنا بكير بن عمرو قال: قال عطاءٌ: نهى رسول الله عليه عن مشاركة اليهودي والنصراني، إلا أن يكون الشراء والبيع بيد المسلم.

وهذا الحديث \_ على إرساله \_ ضعيف السند.

وقال وكيعٌ، عن ليثٍ، عن مجاهدٍ وعطاءٍ وطاوسٍ أنهم كرهوا شركة النصراني (١).

وقال وكيعٌ، عن الفضل بن دَلْهَم، عن الحسن: لا تُشارِكُ يهوديًّا ولا نصرانيًّا في شراءٍ ولا بيع (٢).

وقال حنبل<sup>(٣)</sup>: سمعت أبا عبد الله قال: لا أحبُّ الرجل أن يشارك المجوسي، ولا يعطيه ماله مضاربة، ولا يهودي ولا نصراني، ويأخذ منهما.

وقال حربٌ (٤): قلت لأحمد: رجل يدفع ماله مضاربةً إلى الذمي؟ فكرهه (٥) قال: لا.

فرفعه لا يصح، إنما هو موقوف على عطاء كما في الرواية الآتية.

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۳۰۷). وأخرجه ابن أبي شيبة (۲۰۳۵) عن وكيع عن الحسن بن صالح عن ليث به.

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۳۰۸). والإسناد فيه لين، فإن الفضل بن دلهم ليس بالقوي. ويخالفه ما رواه ابن أبي شيبة (۲۰۳٤) بإسناد صحيح عنه أنه لم يكن يرئ بأسًا بشركة اليهودي والنصراني إذا كان المسلم هو الذي يلي الشراء والبيع.

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٣٠٩).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (٣١٠).

<sup>(</sup>٥) في المطبوع: «تكرهه؟» تحريف يقلب المعنى.

وقال وكيعٌ (١) عن سفيان عن معمر عن رجل عن الحسن: خذ من اليهودي والنصراني مضاربة، ولا تُعْطِهم (٢).

قال الخلال (٣): استقرت الروايات عن أبي عبد الله بكراهة شركة اليهودي والنصراني إلا أن يكون هو يلي. وتفرَّد حنبلُ في المجوس خاصة، فذكر عن أبي عبد الله الكراهة له البتة، قال: وهم أهل ذلك؛ لأنهم \_ كما قال أبو عبد الله \_ يستحلُّون ما لا يستحلُّ هؤلاء.

قال(٤): وعلى هذا العملُ من قوله، وبالله التوفيق.

قلت(٥): الذين كرهوا مشاركتهم لهم مأخذان:

أحدهما: استحلالهم ما لا يستحلَّه المسلم من الربا والعقود الفاسدة وغيرها، وعلىٰ هذا تزول الكراهة بتولِّي المسلم البيعَ والشراء.

والثاني: أن مشاركتهم سببٌ لمخالطتهم، وذلك يجرُّ إلى موادَّتهم.

وكره الشافعي مشاركتهم مطلقًا. ورُوي عن ابن عباس رَضَيَالِلَهُ عَنْهُا أنه قال: أكره أن يشارك المسلم اليهودي (٦).

<sup>(</sup>۱) كما في «الجامع» (۱۱۳).

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل و «الجامع». وغيّره في المطبوع إلى «ولا تعطهما».

<sup>(</sup>٣) عقب الأثر السابق في «الجامع» (١/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٤) أي الخلال.

<sup>(</sup>٥) القائل هو المؤلف.

<sup>(</sup>٦) انظر: «المهذب» للشيرازي (٢/ ١٥٦)، و «البيان» للعمراني (٦/ ٣٦٣)، و «المغني» (٧/ ١١٠).

وابن عباس إنما كره مشاركتهم لمعاملتهم بالربا، كذلك رواه الأثرم(١) وغيره عنه من طريق أبي جمرة عنه: لا تُشارِكن يهوديًّا ولا نصرانيًّا ولا مجوسيًّا؛ لأنهم يُرْبُون، والربا لا يحلُّ.

وقد علَّلت طائفةٌ (٢) كراهة مشاركتهم بأن كسبهم غير طيبٍ، فإنهم يبيعون الخمر والخنزير.

وهذه العلَّة لا توجب الكراهة، فإن عمر بن الخطاب رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قال: وَلَوْهُم بِيعَها، وخُدُوا أَثمانَها (٣). وما باعوه من الخمر والخنزير قبل مشاركة المسلم جاز لهم شركتهم في ثمنه، وثمنه حلال لاعتقادهم حِلَّه، وما باعوه واشتروه بمال الشركة فالعقد فيه فاسدُّ، فإن الشريك وكيلُ والعقد يقع للموكِّل، والمسلم لا يَثبتُ مِلْكه على الخمر والخنزير.

# فرع

قال مهنا (٤): سألت أحمد عن مسلم ونصراني لهما على رجل نصراني مائة درهم، فصالحه النصراني من حصته على خنزيرٍ أو على دَنِّ خمرٍ بالذي له عليه؟ قال: يكون للمسلم على النصراني خمسون درهمًا.

کما فی «المغنی» (۷/ ۱۱۰).

<sup>(</sup>۲) هم الشافعية، وانظر مناقشتهم بنحو ما هنا في «المغني» (٧/ ١١١،١١١).

<sup>(</sup>٣) تقدم.

<sup>(</sup>٤) «الجامع» للخلال (٣١٢).

فتأملُ هذا الفقه، كيف جعل ما قبضه النصراني من الخمر أو الخنزير من حصته وحده، حيث لم يُجِز للمسلم مشاركته فيه، وجعل الخمسين الباقية كلها للمسلم؛ لأن المعاوضة صحَّت بالنسبة إلى النصراني ولم تصح بالنسبة إلى المسلم، وهي معاوضةٌ من أحد الشريكين، فصحَّحها في حقه دون شريكه.

## 総金金金

#### فصل

### في استئجارهم واستئجار المسلم نفسه منهم

أما استئجارهم فقد ثبت عن النبي ﷺ أنه استأجر دليلًا يدلُّه على طريق الهجرة، وكان مشركًا، فأمِنَه ودفع إليه راحلته هو والصديق (١).

وأما إيجارهم نفسه فهي مسألة تفصيل، ونحن نذكر نصوص أحمد.

قال إسحاق بن إبراهيم (٢): سمعت أبا عبد الله وسأله رجل بنَّاءُ: أبني للمجوس (٣) ناووسًا (٤)؟ قال: لا تبنِ لهم، ولا تُعِنْهم علىٰ ما هم فيه.

وقال محمد بن عبد الحكم (٥): سألت أبا عبد الله عن الرجل المسلم يحفر لأهل الذمة قبرًا بكراءٍ، قال: لا بأس به.

وليس هذا باختلاف رواية. قال شيخنا(٦): والفرق بينهما أن الناووس

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٢٦٣) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٢) كما في «الجامع» للخلال (٢٤٠).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «للمجو».

<sup>(</sup>٤) الناووس: صندوق من خشب أو نحوه توضع فيه جثة الميت.

<sup>(</sup>٥) كذا في الأصل، والصواب: محمد بن الحكم كما في «طبقات الحنابلة» (١/ ٢٩٥). والنص في «الجامع» للخلال (٣٣٧) بإسناده إليه: (أخبرني محمد بن علي قال: حدثنا بكر بن محمد عن أبيه) فاختصره المؤلف و توهم أنه «محمد بن عبد الحكم». وهو على الصواب في «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ٢١).

<sup>(</sup>٦) في «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢ / ٢١).

من خصائص دينهم الباطل فهو كالكنيسة، بخلاف القبر المطلق؛ فإنه ليس في نفسه معصيةً ولا من خصائص دينهم.

وقال إسحاق بن منصور (١): قيل لأبي عبد الله: يؤاجر الرجل نفسه [من اليهودي والنصراني؟ قال: لا بأس، نعم].

[وقال مهنا(٢): قلت لأحمد: هل تكره للمسلم يؤاجر نفسه] للمجوسي؟ قال: لا.

قال (٣): وسألت أحمد قلت: يُكرِي الرجل نفسَه لمجوسي، يخدمه ويذهب في حوائجه؟ قال: لا بأس، قلت له: فيقول له: لبيك إذا دعاه؟ قال: لا.

وقد قال في رواية الأثرم (٤): إن آجر نفسه من الذمي في خدمته لم يجز، وإن كان في عمل شيء جاز.

وقال في رواية أحمد بن سعيد (٥): لا بأس أن يؤاجر نفسه من الذمي. فهذه ثلاث رواياتٍ عنه: رواية مطلقةٌ بالجواز، ورواية مصرحةٌ بالمنع

<sup>(</sup>۱) «الجامع» للخلال (٣٣٥)، وهو في «مسائله» (٢/ ٨١). وقد تداخلت الروايتان في الأصل، فميَّزنا بينهما بالاعتماد على مصدر المؤلف، ووضعنا الزيادة بين معكوفتين.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٣٣٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١ / ١٩٨) بعد النصّ السابق.

<sup>(</sup>٤) كما في «الروايتين والوجهين» (١/ ٤٣٠) و«المغني» (٨/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (٨/ ١٣٦).

في الخدمة خاصةً، ورواية مصرحةٌ بالجواز في الخدمة (١). وللشافعي قولان في إجارة نفسه له للخدمة.

وقد اختلف أصحاب أحمد في ذلك (٢)، فمنهم من منع إجارة نفسه منه إجارة العين مطلقًا للخدمة وغيرها، وجوَّز إجارة نفسه منه على عمل في الذمة.

ومنهم من منع إجارة الخدمة خاصةً، وجوَّز إجارة العمل، وهذه طريقة أكثر أصحابنا. وفرَّقوا بينهما بأن إجارة الخدمة تتضمن حبْسَ نفسه على خدمته مدة الإجارة، وذلك فيه نوعُ إذلالٍ للمسلم وإهانةٍ له تحت يد الكافر فلم يجز، كبيع العبد المسلم له.

قالوا: ويحقِّقه أن عقد الإجارة للخدمة يتعين فيه حبسه مدة الإجارة واستخدامه، والبيع لا يتحقق فيه ذلك، فإذا منع منه فالمنع من الإجارة أولىٰ.

قالوا: ولأنها بيعُ منافعه، والمنافع تجري مجرئ الأعيان، فلا يجوز بيع رقبته ولا بعضِها ولا منافعِه من الذمي.

قالوا: وهذا بخلاف الإجارة على الذمة، فإنها لم تتضمن ذلك، وإنما هي التزامٌ لعمل مضمونٍ في الذمة.

وتلخيص مذهبه: أن إجارة المسلم نفسه للذمي ثلاثة أنواع:

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٨/ ١٣٥). وانظر: «الإنصاف» (٦/ ٢٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغنى» (۸/ ۱۳۵).

أحدها: إجارةٌ على عمل في الذمة، فهذه جائزةٌ.

الثانية: إجارةٌ للخدمة، فهذه فيها روايتان منصوصتان عنه أصحُّهما المنع منها.

الثالثة: إجارة عينه منه لغير الخدمة، فهذه جائزة، وقد آجر علي رَضَالِيّلَهُ عَنْهُ نفسه من يهودي يستقي له كلَّ دلوٍ بتمرةٍ، وأكل النبي ﷺ من ذلك التمر (١).

هذا كله إذا كان الإيجار لعمل لا يتضمن تعظيم دينهم وشعائره، فإن كانت الإجارة على عمل يتضمن ذلك لم يجز، كما نص عليه في رواية إسحاق بن إبراهيم (٢)، وقد سأله رجل بنَّاءٌ: أبني ناووسًا للمجوس؟ فقال: لا تَبْن لهم.

وقال الشافعي في كتاب الجزية من «الأم» (٣): وأكره للمسلم أن يعمل بناءً أو نجارةً أو غير ذلك في كنائسهم التي لصلاتهم.

وقال أبو الحسن الآمدي (٤): لا يجوز أن يُؤجِر نفسه لعمل ناووسٍ ونحوه، رواية واحدةً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۲٤٤٦) من حديث ابن عباس، وفي إسناده حنش، ضعَّفه أحمد وغيره.

<sup>(</sup>٢) تقدمت قريبًا.

<sup>.(01./0) (</sup>٣)

<sup>(</sup>٤) كما في «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/٢٤).

فإن قيل: فقد قال الخلال<sup>(١)</sup>: أخبرني أبو نصرٍ إسماعيل بن عبد الله بن ميمونِ العجلي قال: قال أبو عبد الله فيمن حمل خمرًا أو خنزيرًا أو ميتةً لنصارئ: يكره أكل كرائه، ولكنه يقضي للحمَّال بالكراء، وإذا كان للمسلم فهو أشد كراهيةً.

قيل: اختلف الأصحاب في هذا النص على ثلاثة طرق (٢): إحداها: إجراؤه على ظاهره، وأن المسألة رواية واحدةً.

قال ابن أبي موسى في «الإرشاد» (٣): وكره أحمد أن يؤجر المسلم نفسه لحمل ميتةٍ أو خنزيرٍ لنصراني، فإن فعل قُضِي له بالكراء. وإن آجر نفسه لحمل محرَّم لمسلم كانت الكراهية أشدَّ، ويأخذ الكراء، وهل يطيب له؟ على وجهين: أوجهُهما أنه لا يطيب له، وليتصدق به.

وهكذا ذكر أبو الحسن الآمدي قال(٤): إذا آجر نفسَه من رجل في حمل خمرٍ أو خنزيرٍ أو ميتةٍ كره؛ نص عليه، وهذه كراهة تحريمٍ؛ لأن النبي عليه لعن حاملها(٥).

إذا ثبت هذا فيُقْضيٰ له بالكراء، وغير ممتنعِ أن يُقضيٰ بالكراء وإن كان

<sup>(</sup>١) في «الجامع» (٣٣٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/٢٤ وما بعدها).

<sup>(</sup>٣) (ص١٤٤).

<sup>(</sup>٤) كما في «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ٤٣).

<sup>(</sup>٥) في عشرة لعن النبي على في شأن الخمر، وسيأتي تخريجه.

محرَّمًا، كإجارة الحجام، فقد صرَّح هؤلاء بأنه يستحق الأجرة مع كونها محرمةً عليه على الصحيح.

الطريقة الثانية: تأويل هذه الرواية بما يخالف ظاهرها، وجعْلُ المسألة رواية واحدةً: أن هذه الإجارة لا تصح. وهي طريقةٌ ضعيفةٌ، فإنه صنّف «المجرّد»(١) قديمًا، ورجع عن كثيرٍ منه في كتبه المتأخرة.

الطريقة الثالثة: تُخرَّج هذه المسألة على روايتين:

إحداهما: أن هذه الإجارة صحيحةٌ يستحقّ بها الأجرة مع الكراهة للفعل والأجرة.

والثانية: لا تصح الإجارة، ولا يستحق بها أجرةً وإن حملها.

وقد قال إسحاق بن منصور (٢): قلت لأبي عبد الله: سئل الأوزاعي عن الرجل يُؤجِرُ [نفسَه] لنظارة كَرْم النصراني، فكره ذلك. فقال أحمد: ما أحسن ما قال؛ لأن أصل ذلك يرجع إلى الخمر، إلا أن يعلم أنه يباع لغير الخمر فلا بأس. هذا لفظه.

فقد منع مرةً (٣) إجارة نفسه لحفظ الكرم الذي يتخذ للخمر، فأولىٰ أن يمنع من إجارة نفسه علىٰ حمل الخمر.

<sup>(</sup>١) هو للقاضي أبي يعلىٰ.

<sup>(</sup>٢) «الجامع» للخلال (٣٣٨).

<sup>(</sup>٣) في «الاقتضاء»: «منع من».

وهذه طريقة القاضي في «التعليق»، وطريقة أصحابه. وهذا قياس مذهب أحمد ونصوصه في الخمر: أنه لا يجوز إمساكها، ويجب إراقتها.

وقد قال في رواية أبي طالب(١): إذا أسلم وله خمرٌ أو خنزيرٌ يصبُّ الخمر ويسرح الخنازير، قد حرما عليه، وإن قتلها فلا بأس.

فقد نص على أنه لا يجوز إمساكها، وفي حملها إمساكٌ لها. وقد لعن رسول الله ﷺ حاملها، فكيف تصح الإجارة على حملها؟ وهذا مذهب مالك والشافعي وأبي يوسف ومحمد.

هذا كله فيما إذا استأجر [على حمل] (٢) الخمر والميتة، حيث لا يجوز إقرارها.

فأما إن استأجره لحملها للإراقة أو الإلقاء في الصحراء، فإنه تجوز الإجارة على ذلك؛ لأنه عمل مباحٌ، لكن إن كانت الأجرة لجِلد<sup>(٣)</sup> الميتة لم تصح، واستحق أجرة المثل، وإن كان قد سلخ الجلد وأخذه ردَّه على صاحبه. وهذا مذهب مالك والشافعي.

قال شيخنا(٤): والأشبه طريقة ابن أبي موسى، فإنها أقرب إلى مقصود أحمد، وأقرب إلى القياس، وذلك أن النبي عليه لعن عاصر الخمر ومعتصرها

<sup>(</sup>۱) في «الجامع» للخلال (۸۲۸).

<sup>(</sup>٢) الزيادة من «اقتضاء الصراط المستقيم».

<sup>(</sup>٣) في «الاقتضاء»: «جلد».

<sup>(</sup>٤) في «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ٤٥).

وحاملها والمحمولة إليه (١). فالعاصر والحامل قد عاوضا على منفعة تستحق العوض، وليست محرَّمةً في نفسها، وإنما حرِّمت بقصد المعتصر والمستحيل (٢)، فهو كما لو باع عنبًا أو عصيرًا لمن يتخذه خمرًا، وفات العصير والعنب في يد المشتري، فإن مال البائع لا يذهب مجانًا، بل يُقضى له بعوضه، كذلك هاهنا، المنفعة التي وفاها المؤجر لا تذهب مجانًا، بل يُعطى بدلها، فإن تحريم الانتفاع بها إنما كان من جهة المستأجر، لا من جهته.

ثم نحن نحرم الإجارة عليه لحق الله سبحانه، لا لحق المستأجر والمشتري، بخلاف من استؤجر للزنا أو التلوُّط أو السرقة ونحو ذلك، فإن نفس هذا الفعل محرمٌ في نفسه، فهو كما لو باعه ميتةً أو خمرًا أو خنزيرًا، فإنه لا يقضى له بثمنها؛ لأن نفس هذه العين محرمةٌ.

ومثل هذه الإجارة والجعالة لا توصف بالصحة مطلقًا، ولا بالفساد مطلقًا، بل يقال: هي صحيحةٌ بالنسبة إلى المستأجر، بمعنى أنه تجب عليه الأجرة والجُعْل، فاسدةٌ بالنسبة إلى الآجر، يعني أنه يحرم عليه الانتفاع بالمال، ولهذا في الشريعة نظائر.

<sup>(</sup>۱) وبائعها ومبتاعها، وساقیها وشاربها، وآکل ثمنها، والخمر بعینها. وهو حدیث صحیح بطرقه وشواهده، أخرجه أحمد (۷۸۷، ۲۷۸۷) وأبو داود (۲۲۷۶) وابن ماجه (۳۳۸۰) والحاکم (۲/ ۳۲) عن ابن عمر. وأخرجه الترمذي (۱۲۹۵) وابن ماجه (۳۳۸۱) والضیاء في «المختارة» (۲/ ۱۸۱) من حدیث أنس بنحوه. وأخرجه أحمد (۲۸۹۷) وابن حبان (۳۵۵) والحاکم (۲/ ۳۱) من حدیث ابن عباس بنحوه.

<sup>(</sup>٢) في «الاقتضاء»: «والمستحمل».

ونصُّ أحمد على كراهة نظارة كُرْم النصراني لا ينافي هذا، فإنا ننهاه عن هذا الفعل وعن ثمنه، ثم نقضي له بكرائه، ولو لم يفعل هذا لكان فيه منفعةٌ عظيمةٌ، وإعانةٌ للعصاة، فإن من استأجروه على عمل يستعينون به على المعصية قد حصَّلوا غرضَهم منه، ثم لا يعطونه شيئًا، وإذا أخذ منهم العوض ينزع منه ثم يرد إليهم هنيئًا موفرًا.

فإن قيل: فما تقولون فيمن سلَّم إليهم المنفعة المحرَّمة التي استأجروه عليها كالغناء والنوح والزنا واللواط؟

قيل: إن كان لم يقبض منهم العوض لم يقض له به، باتفاق الأمة، وإن كان قد قبض له لم يطب له أكله ولم يملكه بذلك. والجمهور يقولون: يرده عليهم لأنه قبضه قبضًا فاسدًا، وهذا فيه روايتان منصوصتان عن الإمام أحمد: إحداهما: أنه يرده عليهم. والثانية: لا يأكله ولا يرده، بل يتصدق به.

قال شيخنا(١): وأصح الروايتين أنه لا يرده عليه، ولا يباح للآخذ، ويُصرَف في مصالح المسلمين، كما نصّ عليه أحمد في أجرة حمّال الخمر.

ومن ظنّ أنها تُردُّ على الباذل المستأجر؛ لأنها مقبوضةٌ بعقد فاسدٍ، فيجب ردُّها عليه كالمقبوض بعقد الربا ونحوه من العقود الفاسدة = قيل له: المقبوض بالعقد الفاسد يجب فيه الترادُّ من الجانبين، فيردُّ كلُّ منهما علىٰ الآخر ما قبضه منه، كما في عقود الربا، وهذا عند من يقول: المقبوض بالعقد

 <sup>«</sup>اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/٢٤).

الفاسد لا يُملَك. فأما إذا تلف المعوض (١) عند القابض وتعذّر ردُّه فلا يقضى له بالعوض الذي بذله، ويجمع له بين العوض والمعوض، فإن الزاني واللائط ومستمع الغناء والنوح قد بذلوا هذا المال عن طيب نفوسهم، واستوفوا عوضه المحرم، وليس التحريم الذي فيه لحقهم، وإنما هو لحق الله، وقد فاتت هذه المنفعة بالقبض، والأصول تقتضي أنه إذا رد أحد العوضين يرد الآخر، فإذا تعذّر على المستأجر ردُّ المنفعة لم يردَّ عليه المال الذي بذله في استيفائها.

وأيضًا فإن هذا الذي استوفيت منفعته عليه ضررٌ في أخذ منفعته وعوضها جميعًا، بخلاف ما كان العوض خنزيرًا أو ميتةً فإن ذلك لا ضرر عليه في فواته، فإنه لو كان باقيًا أتلفناه عليه، ومنفعة الغناء والنوح لو لم تفت لتوفرت عليه، بحيث يتمكن من صرفها في أمرٍ آخر، أعني القوة التي عمل ما.

فإن قيل: فيلزمكم على هذا أن تقضوا له بها إذا طالب بقبضها:

قيل: نحن لا نأمر بدفعها ولا بردها، كعقود الكفار المحرمة، فإنهم إذا أسلموا قبل القبض [لم نحكم بالقبض، ولو أسلموا بعد القبض]<sup>(٢)</sup> لم نحكم بالرد، لكن المسلم تحرم عليه هذه الأجرة؛ لأنه كان معتقدًا لتحريمها بخلاف الكافر. فإذا طلب الأجرة قلنا له: أنت فرَّطتَ حيث صرفتَ قوتك

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل. وفي «الاقتضاء»: «المقبوض».

<sup>(</sup>٢) الزيادة من «الاقتضاء» ليستقيم السياق.

في عمل محرم، فلا يقضى له بالأجرة. فإذا قبضها ثم قال الدافع: هذا المال اقضُوا لي بردِّه، فإنه قبض مني باطلًا، قلنا له: أنت دفعته بمعاوضة رضيتَ بها، فإذا طلبتَ استرجاع ما أخذ منك فاردُدْ إليه ما أخذته منه، فإن في بقائه معه منفعةً له.

فإن قال: قد تعذَّر ردُّ المنفعة التي استوفيتُها منه.

قيل له: فلا يجمع لك بين ما استمتعتَ به من منفعته وبين العوض الذي بذلتَه فيها.

فإن قال: أنا بذلتُ ما لا يجوز بذله، وهو أخَذَ ما لا يجوز أخذُه.

قيل: وهو بذل لك من منفعته ما لا يجوز له بذله، واستوفيتَ أنت ما لا يجوز استيفاؤه، فكلاكما سواءٌ، فما الموجب لرجوعك عليه، ولا يفوت عليك شيء، وتفوت (١) المنفعة عليه، وكلاكما راضٍ بما بذل مستوفٍ لعوضه؟

فإن قال: ما بذلتُه أنا عينٌ يمكن الرجوع فيها فيجب، وما بذلَه منفعةٌ لا يمكن الرجوع فيها.

[قيل:](٢) إذا أمكن الرجوع في معوَّضها الذي بذلت في مقابلته، أو إذا لم يمكن: الأول مسلَّم، والثاني هو محل النزاع، فكيف يُجعل مقدمةً من

<sup>(</sup>١) في الأصل: «وتفويت». والمثبت يقتضيه السياق.

<sup>(</sup>٢) زيادة ليستقيم السياق.

مقدمات الدليل؟ وقياسه على المقبوض عوضًا عن الخمر والميتة لا يصح كما عرف الفرق بينهما.

علىٰ أنا لا نسلِّم أن مشتري الخمر إذا قبض ثمنها وشربها ثم طلب أن يعاد إليه المال أن يُقضَىٰ له به، بل الأوجه أن لا يرد إليه الثمن، ولا يباح للبائع أيضًا، لاسيما ونحن نعاقب الخمَّار ـ بيَّاع الخمر ـ بأن يحرق الحانوت التي يباع فيها، نصَّ عليه أحمد وغيره من العلماء. فإن عمر بن الخطاب رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ حرَّق حانوتا يباع فيها الخمر (١)، وعلي بن أبي طالب حرَّق قرية يباع فيها الخمر (٢).

وهذا على أصل من يرى جواز العقوبات المالية أطردُ، فإنه إذا جاز عقوبته بمالٍ ينزع منه يفسده عليه ويحول بينه وبينه، فأن لا يقضى له بمالٍ أخرجه في المعصية ويُمنع من استرجاعه أولى وأحرى، وبالله التوفيق.

# فصل (٣)

فهذا حكم إجارة نفسه لهم، وأما إجارة داره لأهل الذمة فقال

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق (۱۰۰۵۱، ۱۷۰۳۵) وأبو عبيد في «الأموال» (۲۹۰) وابن سعد في «الطبقات» (۷/ ۲۰) وابن زنجويه في «الأموال» (۲۱۰) والدولابي في «الكنئ والأسماء» (۱۰٤۱) بأسانيد صحيحة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو عبيد في «الأموال» (٢٩١) عن علي بن أبي طالب بإسناد فيه لين.

<sup>&</sup>quot;) اعتمد المؤلف في هذا الفصل على «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ٢١-٣١).

الخلال<sup>(۱)</sup>: باب الرجل يؤاجر داره للذمي أو يبيعها منه، ثم ذكر عن المرودي أن أبا عبد الله سئل عن رجل باع داره من ذمي وفيها محاريب<sup>(۳)</sup>؟ فاستعظم ذلك، وقال نصراني؟! لا تباع، يضرب فيها الناقوس وينصب فيها الصُّلبان! وقال: لا تباع من الكافر، وشدَّد في ذلك.

وعن أبي الحارث (٤) أن أبا عبد الله سُئل عن الرجل يبيع داره، وقد جاءه نصراني فأرغبه وزاده في ثمن الدار، ترئ أن يبيع منه وهو نصراني أو يهودي أو مجوسي؟ قال: لا أرئ له ذلك، يبيع داره من كافرٍ يكفر فيها؟ يبيعها من مسلم أحبُّ إليَّ. فهذا نصُّ علىٰ المنع.

ونقل عنه إبراهيم بن الحارث<sup>(0)</sup>: قيل لأبي عبد الله: الرجل يُكرِي منزلَه من الذمي ينزل فيه وهو يعلم أنه يشرب فيه الخمر ويشرك فيه؟ فقال: ابن عونٍ كان لا يُكري إلا من أهل الذمة، يقول: يُرعِبهم. قيل له: كأنه أراد إذلال أهل الذمة بهذا؟ قال: لا، ولكنه أراد أنه كره أن يُرعِب المسلمين، يقول: إذا جئتُه أطلب الكراء من المسلم أرعبته، فإذا كان ذميًّا كان أهونَ عنده. وجعل أبو عبد الله يعجب من ابن عونٍ فيما رأيت.

<sup>(</sup>۱) في «الجامع» (۱/ ۲۰۰).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (٣٤٥).

<sup>(</sup>٣) المقصود بها الأماكن التي تخصَّص لصلاة التطوع وصلاة النساء في المنزل.

<sup>(</sup>٤) «الجامع» (٣٤٦).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (٣٤٢).

وهكذا نقل الأثرم سواءً، ولفظه: «قلت لأبي عبد الله»(١). ومسائل الأثرم وإبراهيم بن الحارث يشتركان فيها غالبًا(٢).

ونقل عنه مهنا (٣): سألت أحمد عن الرجل يكري المجوسيّ داره أو دكّانه وهو يعلم أنهم يُرْبُون (٤)؟ فقال: كان ابن عونٍ لا يرئ أن يكري المسلم، ويقول: أُرعِبهم في أخذ الغلّة، وكان يرئ أن يكري غير المسلمين.

قال الخلال<sup>(٥)</sup>: كل من حكىٰ عن أبي عبد الله في الرجل يُكرِي داره من ذمي فإنما أجابه أبو عبد الله علىٰ فعل ابن عون، ولم يُنقَل لأبي عبد الله فيه قول، وقد حكىٰ عنه إبراهيم أنه رآه معجبًا بقول ابن عون. والذين رووا عن أبي عبد الله في المسلم يبيع داره من الذمي أنه كره ذلك كراهية شديدة. فلو نُقِل لأبي عبد الله قول في السكنىٰ كان السكنىٰ والبيع عندي واحدًا. والأمر في ظاهر قول أبي عبد الله أنه لا يباع منه؛ لأنه يكفر فيها وينصِب الصُّلبان وغير ذلك. والأمر عندي أن لا يباع منه ولا يُكرىٰ لأنه معنىٰ واحدٌ.

قال (٦): وقد أخبرني أحمد بن الحسين بن حسان قال: سئل أبو عبد الله

<sup>(</sup>۱) كما في «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) هذا أيضا كلام شيخ الإسلام في المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٣٤٤).

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل، وفي «الجامع» و «اقتضاء الصراط»: «يزنون».

<sup>(</sup>o) «الجامع» (1/1).

<sup>(</sup>٦) أي الخلال في «الجامع» (٣٤٧).

عن حُصَين بن عبد الرحمن (١)، فقال: روى عنه حفص (٢)، لا أعرفه. قال له أبو بكر: هذا من النسّاك. حدثني أبو سعيد الأشجّ، سمعت أبا خالد الأحمر يقول: حفصٌ هذا العُدَيُّ (٣) نفسِه باع دار حصين بن عبد الرحمن عابد أهل الكوفة من عون البصري! فقال له أحمد: حفصٌ ؟ قال: نعم، فعجب أحمد من حفص بن غياثٍ.

قال الخلال: وهذا أيضًا تقويةٌ لمذهب أبي عبد الله.

قال شيخنا(٤): وعونٌ هذا كان من أهل البدع أو من الفُسَّاق بالعمل، فأنكر أبو خالد الأحمر على حفص بن غياثٍ قاضي الكوفة أنه باع دار الرجل الصالح من مبتدع، وعجب أحمد من فعل القاضي.

قال الخلال (٥): وإذا كان يكره بيعها من فاسقٍ فكذلك من كافرٍ، وإن كان الذمي يُقَرُّ والفاسق لا يقرُّ، لكن ما يفعله الكافر فيها أعظم.

<sup>(</sup>١) هو النخعي الكوفي، قال أبو حاتم: مجهول. وذكره ابن حبان في الثقات. انظر: «تهذيب التهذيب» (٢/ ٣٨٣).

<sup>(</sup>٢) أي حفص بن غياث النخعي الكوفي، القاضي المشهور.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل. وفي هامشه: «السعدي». وفي «الجامع»: «العدني». وفي «اقتضاء الصراط»: «العدوي». والمثبت تصغير «العدوّ».

<sup>(</sup>٤) في «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ٢٥).

<sup>(</sup>٥) لم أجد كلامه في «الجامع». ونقله عنه شيخ الإسلام في المصدر المذكور.

وهكذا ذكر القاضي (١) عن أبي بكر عبد العزيز (٢)، وقد ذكر قول أحمد في رواية أبي الحارث: لا أرئ أن يبيع داره من كافر يكفر بالله فيها، يبيعها من مسلم أحبُّ إلي. فقال أبو بكر: لا فرق بين الإجارة والبيع عنده، فإذا أجاز البيع أجاز الإجارة، وإذا منع البيع منع الإجارة. ووافقه القاضي وأصحابه علىٰ ذلك.

قال شيخنا<sup>(٣)</sup>: وتلخيص الكلام في ذلك: أما بيع داره من كافر فقد ذكرنا منع أحمد منه، ثم اختلف أصحابه في ذلك هل هذا تنزيه و تحريم وقال الشريف أبو علي بن أبي موسئ: كره أحمد أن يبيع مسلم داره من ذمي يكفر فيها بالله تعالى، ويستبيح المحظورات، فإن فعل أساء ولم يبطل البيع. وكذلك أبو الحسن الآمدي أطلق الكراهة مقتصرًا عليها.

وأما الخلال وصاحبه (٤) والقاضي فمقتضى كلامهم تحريم ذلك، وصرَّح به القاضي فقال (٥): لا يجوز أن يؤاجر داره أو بيته ممن يتخذه كنيسة أو بيت نارٍ، أو يبيع فيه الخمر، سواءٌ شرط أنه يبيع فيه الخمر أم لم يشرط، لكنه يعلم أنه يبيع فيه الخمر. وقد قال أحمد في رواية أبي الحارث: لا أرئ أن يبيع داره من كافر يكفر فيها بالله، إلى آخر كلامه.

<sup>(</sup>١) هو القاضي أبو يعلى، ونقل عنه شيخ الإسلام في المصدر المذكور.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «أبي بكر بن عبد العزيز» خطأ. فعبد العزيز بن جعفر هو أبو بكر.

<sup>(</sup>٣) «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢٦/٢).

<sup>(</sup>٤) يعني أبا بكر عبد العزيز بن جعفر المعروف بغلام الخلال، المذكور قريبًا.

<sup>(</sup>٥) كما في «اقتضاء الصراط» (٢٦/٢). ومنه نقل المؤلف ما في هذا الفصل.

قال القاضي: وقال أحمد أيضًا في نصارى وقفوا ضيعةً لهم للبِيْعة: لا يستأجرها الرجل المسلم منهم يُعينهم على ما هم فيه، قال: وبهذا قال الشافعي.

ثم قال القاضي: فإن قيل: أليس قد أجاز أحمد إجارتها من أهل الذمة مع علمه بأنهم يفعلون فيها ذلك؟

قيل: المنقول عن أحمد أنه حكى قول ابن عونٍ وعجب منه، وذكر القاضي رواية الأثرم. وهذا يقتضي أن القاضي لا يجوِّز إجارتها من ذمي، وقد قال أبو بكرِ: إذا أجاز البيع أجاز الإجارة، وإذا منع منع.

قال شيخنا(١): وكلام أحمد يحتمل الأمرين، فإن قوله في رواية أبي الحارث: «يبيعها من مسلم أحبُّ إليَّ» يقتضي أنه منع تنزيه. واستعظامُه لخلك في رواية المروذي، وقولُه: لا يباع من الكافر، وتشديدُه في ذلك يقتضي التحريم.

وأما الإجارة فقد سوَّىٰ الأصحاب بينها وبين البيع، وما حكاه عن ابن عونٍ فنيته عونٍ فليس بقول أحمد، وإعجابه بفعله إنما هو لحسن مقصد ابن عونٍ ونيته الصالحة. ويمكن أن يقال: ظاهر الرواية أنه أجاز ذلك، فإن إعجابه بالفعل دليلُ جوازه عنده، واقتصاره علىٰ الجواب بفعل رجل يقتضي أنه مذهبه في أحد الوجهين.

<sup>(</sup>١) «اقتضاء الصراط» (٢/ ٢٧).

والفرق بين الإجارة والبيع أن ما في الإجارة من مفسدة الإعانة قد عارضَه مصلحةٌ أخرى، وهي صرف إرعاب المطالبة بالكراء عن المسلم، وإنزال ذلك بالكافر، وصار ذلك بمنزلة إقرارهم بالجزية، فإنه وإن كان إقرارًا لكافر لكن لما تضمنه من المصلحة جاز، ولذلك جازت مهادنة الكفار في الجملة.

فأما البيع فهذه المصلحة منتفيةٌ فيه، وهذا ظاهرٌ على قول ابن أبي موسى وغيره إن البيع مكروهٌ غير محرمٍ، فإن الكراهة في الإجارة تزول بهذه المصلحة الراجحة، كما في نظائرها. فيصير في المسألة أربعة أقوالٍ.

قال شيخنا(١): وهذا الخلاف عندنا والتردد في الكراهة هو إذا لم يعقد الإجارة على المنفعة المحرَّمة، فأما إن آجره إياها لأجل بيع الخمر أو اتخاذها كنيسة أو بيْعة لم يجز، قولًا واحدًا. وبه قال الشافعي وغيره. كما لا يجوز أن يُكري أمتَه أو عبدَه للفجور.

وقال أبو حنيفة: يجوز أن يؤاجرها لذلك(٢).

قال أبو بكر الرازي (٣): لا فرقَ عند أبي حنيفة بين أن يشترط أن يبيع فيه الخمر وبين أن لا يشترط، لكنه يعلم أنه يبيع فيه الخمر، أن الإجارة تصح.

<sup>(</sup>١) «اقتضاء الصراط» (٢/ ٢٩). والكلام مستمر.

<sup>(</sup>٢) أي إجارة الدار لبيع الخمر واتخاذها كنيسة.

<sup>(</sup>٣) لم أجد كلامه في كتبه المطبوعة.

ومأخذه في ذلك أنه لا يستحق عليه بعقد الإجارة فعل هذه الأشياء (١)، وإن شرط له أن لا يبيع فيها الخمر ولا يتخذها كنيسة، ويستحق عليه الأجرة بالتسليم في المدة. فإذا لم يستحق عليه فعل هذه الأشياء كان ذكرها وترك ذكرها سواءً. كما لو اكترئ دارًا لينام فيها أو يسكنها، فإن الأجرة تستحق عليه وإن لم يفعل ذلك، وكذلك يقول فيما إذا استأجر رجلًا لحمل خمر أو خنزير أنه يصح؛ لأنه لا يتعين حمل الخمر، بل لو حمل عليه بدله عصيرًا استحق الأجرة، فهذا التقييد عنده لغو، فهو بمنزلة الإجارة المطلقة، والمطلقة عنده جائزة، وإن غلب على ظنه أن المستأجر يعصي فيها، كما يجوّز بيع العصير لمن يتخذه خمرًا. ثم إنه كره بيع السلاح في الفتنة، قال: يحمور أن السلاح معمولٌ للقتال لا يصلح لغيره.

وعامة الفقهاء خالفوه في المقدمة الأولى، وقالوا: ليس المقيَّد كالمطلق، بل المنفعة المعقود عليها هي المستحقة، فتكون هي المقابلة بالعوض وهي منفعةُ محرمةُ، وإن جاز للمستأجر أن يقيم مثله مقامه. وألزموه ما لو اكترئ دارًا ليتخذها مسجدًا، فإنه لا يستحق عليه فعل المعقود عليه، ومع هذا فإنه أبطل هذه الإجارة بناءً على أنها اقتضت فعل الصلاة، وهي لا تستحق بعقد إجارة.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «فعل هذه الإجارة فعل هذه الأشياء».

لعن عاصرَ الخمر ومعتصرها (١)، والعاصر إنما يعصر عصيرًا، لكن إذا رأى أن المعتصر يريد أن يتخذه خمرًا أو عصيرًا استحقَّ اللعنة، وهذا أصلُّ مقرَّرٌ في غير هذا الموضع، لكن معاصي الذمي قسمان:

أحدهما: ما اقتضى عقدُ الذمة إقرارَه عليها.

والثاني: ما اقتضى عقدُ الذمة منْعَه منها أو من إظهارها.

فأما القسم الثاني فلا ريبَ أنه لا يجوز على أصل أحمد أن يؤاجر أو يبايع إذا غلب على الظنّ أنه يفعل ذلك كالمسلم وأولى.

وأما القسم الأول فعلى ما قاله ابن أبي موسى: يُكره ولا يحرم؛ لأنا قد أقررناه على ذلك، وإعانته على سكنى هذه الدار كإعانته على سكنى دار الإسلام، فلو كان هذا من الإعانة المحرمة لما جاز إقرارهم بالجزية. وإنما كُرِه ذلك؛ لأنه إعانةٌ من غير مصلحةٍ لإمكان بيعها من مسلم، بخلاف الإقرار بالجزية فإنه جاز لأجل المصلحة. وعلى ما قاله القاضي: لا يجوز؛ لأنه إعانةٌ على ما يستعين به على المعصية من غير مصلحةٍ تقابل هذه المفسدة، فلم يجز، بخلاف إسكانهم دار الإسلام، فإن فيه من المصالح ما هو مذكورٌ في فوائد إقرارهم بالجزية.

## فصل

وحقيقة الأمر أن الكفار ممنوعون من الاستيلاء على ما ثبت للمسلمين

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

فيه حقٌّ من عقارٍ أو رقيقٍ أو زوجةٍ مسلمةٍ أو إحياء مواتٍ أو تملُّكِ بشفعةٍ من مسلم؛ لأن مقصود الدعوة أن تكون كلمة الله هي العليا<sup>(١)</sup>، وإنما أُقِرُّوا بالجزية للضرورة العارضة، والحكم المقيد بالضرورة مقدَّرُ بقدرها، ولهذا لم يثبت عن واحدٍ من السلف لهم حقُّ شفعةٍ علىٰ مسلم، وأخذ بذلك الإمام أحمد، وهي من مفرداته التي برز بها علىٰ الثلاثة؛ لأن الشِّقص يملكه المسلم إذا أوجبنا فيه شفعةً لذمي كنّا قد أوجبنا علىٰ المسلم أن ينقل الملك في عقاره إلىٰ كافرٍ بطريق القهر للمسلم، وهذا خلاف الأصول.

والشفعة في الأصل إنما هي من حقوق أحد الشريكين على الآخر، بمنزلة الحقوق التي تجب للمسلم على المسلم، كإجابة الدعوة وعيادة المريض، وكمنعه أن يبيع على بيع أخيه أو يخطب على خطبته.

قال عبد الله بن أحمد (٢): سألت أبي عن الذمي اليهودي والنصراني لهم شفعة ؟ قال: لا، قلت: المجوسى؟ قال: ذاك أشدُّ.

وقال حربٌ (٣): سألت أحمد قلت: أهل الذمة لهم شفعةٌ؟ قال: لا. وقال أبو داود (٤): سمعت أبا عبد الله يُسأل: للذمي شفعةٌ؟ قال: لا. وكذلك نقل أبو طالب وصالحٌ وأبو الحارث والأثرم، كلهم قالوا

<sup>(</sup>١) انظر: «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ٤٠)، فقد نقل عنه المؤلف ما يأتي.

<sup>(</sup>٢) «الجامع» للخلال (٣٢٣).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٣٢٤).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (٣٢٥)، و «مسائله» (ص٢٧٦).

عنه(١): ليس للذمي شفعةُ.

زاد أبو الحارث: مع المسلم.

قال الأثرم: قيل له: لم؟ قال: لأنه ليس له مثل حق المسلم، واحتجَّ فيه.

قال الأثرم: ثنا الطباع، ثنا هُشيمٌ، أخبرنا الشيباني عن الشعبي أنه كان يقول: ليس لذمي شفعةٌ.

وقال سفيان عن حميدٍ عن أبيه: إنما الشفعة لمسلم، ولا شفعة لذمي.

وقال أحمد (٢): حدثنا عبد الرحمن بن مهدي عن حماد بن زيدٍ عن ليثٍ عن مجاهدٍ أنه قال: ليس ليهودي ولا لنصراني شفعةٌ.

وقال الخلال<sup>(٣)</sup>: أخبرني محمد بن الحسن بن هارون قال: سئل أبو عبد الله وأنا أسمع عن الشفعة للذمي، قال: ليس للذمي شفعةٌ، ليس له حق المسلم.

أخبرني عِصمة بن عصام (٤)، حدثنا حنبلٌ قال: سمعت أبا عبد الله قال: ليس ليهودي ولا لنصراني شفعةٌ، إنما ذلك للمسلمين بينهم.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٣٢٦). والنصوص الآتية كلها منه.

<sup>(</sup>٢) كما في «الجامع» للخلال (٣٢٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٣٢٨).

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه (٣٢٩).

وقال في رواية إسحاق بن منصور (١): ليس لليهودي والنصراني شفعة، قيل: ولم؟ قال: لأن النبي عليه قال: «لا يجتمع دينان في جزيرة العرب»(٢).

وهذا مذهب شريحٍ والحسن والشعبي <sup>(٣)</sup>.

واحتج الإمام أحمد بثلاث حجج:

إحداها: أن الشفعة من حقوق المسلمين بعضهم على بعض، فلاحقً للذمي فيها. ونكتة هذا الاستدلال أن الشفعة من حق المالك، لا من حق المِلْك.

الحجة الثانية: قول النبي ﷺ: «لا تبدؤوا اليهودَ والنصارى بالسلام، وإذا لقيتموهم في طريق فاضطرُّوهم إلى أضيقِه» (٤). وتقرير الاستدلال من هذا أنه لم يجعل له حقًّا في الطريق المشترك عند تزاحمهم مع المسلمين، فكيف يجعل لهم حقًّا إلى انتزاع ملك المسلم منه قهرًا؟ بل هذا تنبيهُ على المنع من انتزاع الأرض من يد المسلم وإخراجه منها لحقِّ الكافر، لنفي ضرر الشركة عنه، وضررُ الشركة على الكافر أهونُ عند الله من تسليطه على إزالة مِلْك المسلم عنه قهرًا.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (٣٣٠).

<sup>(</sup>۲) حدیث حسن، تقدم تخریجه (۲٤۸، ۲٤۸).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغني» (٧/ ٥٢٤). وفيه: روي ذلك عن الحسن والشعبي. ورُوي عن شريح أن له الشفعة.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٢١٦٧) من حديث أبي هريرة.

الدليل [الثالث]: قوله ﷺ: «لا يجتمع دينانِ في جزيرة العرب»(١). ووجه الاستدلال من هذا أن النبي ﷺ حكم بإخراجهم من أرضهم ونقلها إلى المسلمين، لتكون كلمة الله هي العليا ويكون الدين كله لله، فكيف نسلّطهم على انتزاع أراضي المسلمين منهم قهرًا وإخراجهم منها؟

وأيضًا، فالشفعة حتَّ يختصُّ بالعقار، فلا يساوي الذمي فيه المسلم، كالاستعلاء في البنيان. يوضحه أن الاستعلاء تصرفٌ في هواء ملكه المختصُّ به، فإذا مُنع منه فكيف يسلَّط على انتزاع ملك المسلم منه قهرًا، وهو ممنوع من التصرف في هوائه تصرفًا يستعلي فيه على المسلم؟ فأين هذا الاستعلاء من استعلائه عليه بإخراجه من ملكه قهرًا؟

وأيضًا، فالشفعة وجبت لإزالة الضرر عن الشفيع وإن كان فيها ضررٌ بالمشتري، فإذا كان المشتري مسلمًا فسلّط الذمي على انتزاع ملكه منه قهرًا كان فيه تقديم حقّ الذمي على حق المسلم، وهذا ممتنعٌ.

وأيضًا، فإنه يتضمن مع إضراره بالمسلم إضرارًا بالدين، وتملُّكَ دار المسلمين منهم قهرًا، وشغْلَها بما يُسخِط الله بدلَ ما يرضيه. وهذا خلاف قواعد الشرع. ولذلك حرِّم عليهم نكاح المسلمات إذ كان فيه نوع استعلاءٍ عليهن، ولذلك لم يَجز القصاصُ بينهم وبين المسلمين ولاحدُّ القذف، ولا يُمكَّنون من تملُّك رقيقٍ مسلم، وقد قال تعالىٰ: ﴿وَلَن يَجُعَلَ أُللَّهُ لِلْكَنْفِرِينَ

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

عَلَى أَلْمُؤُمِنِينَ سَبِيلًا ﴿ [النساء: ١٤٠]، ومن أعظم السبيل تسليط الكافر على انتزاع أملاك المسلمين منهم وإخراجهم منها قهرًا، وقد قال تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى ٓ أَصْحَبُ الْهَارِ وَأَصْحَبُ الْهَارِ وَأَصْحَبُ الْهَارِ وَأَصْحَبُ اللهِ المساواة المطلقة، فإنها منتفيةٌ عن كل المساواة بين المسلم والكافر، لا نفي المساواة المطلقة، فإنها منتفيةٌ عن كل شيئين وإن تماثلا. وجهذه الآية احتج من نفى القصاص بينهم وبين المسلمين.

وأيضًا، فالذمي تَبعٌ لنا في الدار، وليس بأصل من أهل الدار، ولهذا عند الشافعي يؤدِّي الجزية أجرةً لمكان السكني والتبسط في دار الإسلام، ولهذا متى نقض العهد أُلحق بمأمنه، وأُخرج من دارنا وأُلحق بداره، فهو في دار الإسلام أُجرِي مُجرى الساكن المنتفع، لا مُجرى الساكن الحقيقي. وحقُّ السكنى لا يقوى على انتزاع الشِّقص من يد مالكه، وقد قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ كَتَبُنَا فِي الزَّبُورِ مِن بَعْدِ الذِّكرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي السوليكون الشوليكون الأنبي على النبي على لليهود: (اعلموا أن الأرض لله ورسوله)(١). فعباده الصالحون هم وارثوها، وهم المُلَّك لها على الحقيقة، والكفار فيها تبع ينتفعون بها لضرورة إبقائهم بالجزية، فلا يساوون المالكين حقيقةً، ولهذا منعهم كثيرٌ من الأئمة من شراء الأرض العشرية، لما في ذلك من إسقاط حقّ المسلم من العُشْر الذي يجب، فكيف يسلَّطون على انتزاع نفس أرض المسلم وعقاره منه قهرًا؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣١٦٧) ومسلم (١٧٦٥) من حديث أبي هريرة رَضَوَلَيَّكُعَنْهُ.

وأيضًا، فلو كانوا مالكين حقيقة لما أوصى النبي على بإخراجهم من جزيرة العرب وقال: «لئن عِشْتُ لأُخرِجنَّ اليهود والنصارى من جزيرة العرب» (١). هذا مع بقائهم على عهدهم وعدم نقضهم له، فلو كانوا مالكين لدورهم حقيقة لما أخرجهم منها ولم ينقضوا عهدًا.

ولهذا احتج الإمام أحمد بذلك على أنه لا شفعة لهم على مسلم، وهذا من ألطفِ ما يكون من الفهم، وأدقّ ما يكون من الفقة.

وأيضًا، فالشفعة تقف على مِلْكِ ومالك، فإذا اختصّت الشفعة بملكٍ دون مالك، وهو العقار دون غيره، فأولى أن تختصّ بمالك دون مالك، وهو المسلم دون غيره. وهذا على أصل من يقول: «الشفعة تَثْبُت على خلاف القياس» ظاهرٌ جدًا، فإنها تسليطٌ على انتزاع ملك الغير منه قهرًا، لمصلحة الشفيع، فيجب أن يقتصر بها على ما قام عليه الدليل، وثبت به الإجماع دون غيره.

وأما نحن فليست الشفعة عندنا على خلاف القياس، ولكن حكمة الشارع وقياس أصوله أوجبتها، دفعًا لضرر الشركة بحسب الإمكان<sup>(٢)</sup>، وإذا كان البائع قد رغب عن الشِّقص ورضي بالثمن، فرغبته عنه لشريكه ليدفع عنه ضرر الشريك الدخيل أولى، وهو يأخذ منه الثمن الذي يأخذه من الشريك، ولا يفوت عليه شيء.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) انظر كلام المؤلف في الشفعة في كتابه «أعلام الموقعين» (٢/ ٤٤٦ وما بعدها).

فهذا محض قياس الأصول، ولكن هذا حقُّ للمسلم على المسلم، فلا حقَّ للذمي فيه كسائر الحقوق التي لأهل الإسلام بعضهم على بعض، وإذا كان كثيرٌ من الفقهاء يمنعون الذمي من التمليك بالإحياء، كعبد الله بن المبارك والشافعي وأحمد في رواية وكثيرٍ من المالكية (١)، مع أن الإحياء لا يتضمن انتزاع ملك مسلم منه، فلأن يُمنع من انتزاع أرض المسلم وعقاره منه قهرًا أولى وأحرى.

وأيضًا، فإذا مُنع من مشاركة المسلم في تجديد الملك فيما هو مشتركُ - وفيه عِمارةُ دار الإسلام - فأحرى أن يُمنع من انتزاع عقار ثبت عليه مِلْك المسلم واختص به، فإن إزالة الملك الخاص وانتزاعه من المسلم قهرًا أشدُّ ضررًا من المشاركة فيما هو مشتركٌ بين العموم.

وليس مع الموجبين للشفعة نصُّ من كتاب الله ولا سنةٌ من رسول الله وليس مع الموجبين للشفعة نصُّ من كتاب الله ولا سنةٌ من رسول الله على ولا إجماعٌ من الأمة (٢)، وغاية ما معهم إطلاقاتٌ وعموماتٌ، كقوله: قضى رسول الله عليه بالشفعة فيما لم يُقْسَم (٣)، وقوله: «من كان له شريكٌ في ربعةٍ أو حائطٍ فلا يحلُّ أن يبيعَ حتىٰ يُؤذِنَ شريكه» (٤)، ونحو ذلك مما لا يُعرَض فيه للمستحق، وإنما سِيقت لأحكام الأملاك لا لعموم الأملاك من

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۸/ ۱٤۸، ۱٤۸).

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغنى» (٧/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٢٥٧) ومسلم (١٦٠٨) من حديث جابر رَضَالِلَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١٦٠٨) من حديث جابر.

أهل الملة وغيرها.

وليس معهم قياسٌ استوى فيه الأصل والفرع في المقتضي للحكم، فإن قياس الكافر على المسلم من أفسد القياس، وكذلك قياس بعضهم من تجب له الشفعة بمن تجب عليه من أفسد القياس أيضًا، فإن الذمي يُستحقّ عليه القصاص، ولا يَستحقُّه هو على المسلم، ويُستحقّ عليه حدُّ القذف ولا يَستحقُّه، وكذلك المطلِّق في مرض الموت يستحقّ عليه الميراث ولا يستحقّه، وكذلك المسلم يستحقّ تعلية البنيان على الذمي ولا يَستحقّه الذمي عليه، والمسلم يَستحقّ نكاح الكافرة وشراء الرقيق الكافر، ولا يَستحقّ الذمي الذمي نكاح المسلمة ولا شراء الرقيق المسلم، والمسلم يستأجر الكافر الخدمة دون العكس.

وكذلك قياس بعضهم الأخذَ بالشفعة على الرد بالعيب من هذا النمط، فإن الرد بالعيب من باب استدراك الظُّلامة وأخذ الجزء الفائت الذي يترك على الثمن في مقابلته، فأين ذلك من تسليطه على انتزاع ملك المسلم منه قهرًا، واستيلائه عليه؟

وكذلك قياس بعضهم ذلك على ثبوت الخيار في البيع هو من هذا الضرب، فإن الخيار إن كان خيار شرط فهو شرطه له على نفسه، وإن كان خيار مجلس فمن لا يثبته كيف يحتجُّ به؟ وإن ألزم به من يثبته فهو يُفرِّق بأن خيار المجلس هو موجب العقد شرعًا فلا يتخلَّف عن العقد، كالحلول والتقابض والسلامة.

وكذلك قياس بعضهم الأخذ بالشفعة على التملك بالإحياء، مع أنه تملُّكُ بغير عوضٍ يرجع إلى المسلمين، فيقال: من الذي سلَّم الحكم في هذه المسألة؟ وقد تنازع فيها الفقهاء قديمًا وحديثًا على أقوال أربعة (١):

أحدها: أنه لا يملك بالإحياء في دار الإسلام، وهذا اختيار أبي عبد الله بن حامدٍ، وهو منصوص الشافعي، وقول طائفةٍ من المالكية وأهل الظاهر.

الثاني: أنه يملك به كالمسلم، وهو المنصوص عن أحمد في رواية حرب وإبراهيم بن هانئ ويعقوب بن بختان ومحمد بن [أبي] حرب  $(\Upsilon)$ ، وهي قول الحنفية وأكثر المالكية، واختيار أكثر الأصحاب.

واستثنى المالكية ما أحياه بجزيرة العرب، فإنه لا يملكه فإن فعل أعطي قيمة ما عَمَرَ ونزع منه.

والقول الثالث: أنه إن أذن له الإمام ملك به وإلا لم يملك، وهذا مذهب ابن المبارك.

القول الرابع: أنه إن أحيا فيما بَعُدَ من العمران ملكَه، وإن أحيا فيما قرب من العمران لم يملكه وإن أذن فيه الإمام، فإن فعل أُعطِي قيمة ما عمر ونزع

<sup>(</sup>۱) انظر: «عقد الجواهر الثمينة» (۳/ ۱۲)، و «المغني» (۸/ ۱٤۸)، و «الاختيار لتعليل المختار» (۳/ ۲۲)، و «المهذب» (۲/ ۲۹۶)، و «المحليٰ» (۸/ ۲۲۳).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الجامع» للخلال (١/١٥٢، ١٥٣).

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل.

منه، وهذا قول مطرِّفٍ وابن الماجشون(١).

والذين يملِّكونه بالإحياء اختلفوا فيما أحياه، هل يلزمه عنه خراجٌ أو عشر، أو لا يلزمه شيء من ذلك؟

فقال صاحب «المحرر»(٢): والذمي كالمسلم في الملك بالإحياء، نص عليه، لكن إن أحيا موات عنوة لزمه عنه الخراج، وإن أحيا غيره فلا شيء عليه فيه. ونقل عنه حربٌ: عليه عشرُ ثمره وزرعه.

والمقصود أنا إن قلنا: لا يملك الذمي بالإحياء بطل الاستدلال به، وإن قلنا: يملك به فالفرق بينه وبين تملكه بالشفعة من وجوهٍ ثلاثةٍ:

أحدها: أنه بالإحياء لا ينتزع ملك مسلم منه، بل يُحيي مواتًا لا حقَّ فيه لأحدٍ ينتفع به، فهو كتملُّك المباحات من الحطب والحشيش والمعادن وغيرها.

الثاني: أنه ليس في إحيائه ضررٌ علىٰ المسلم ولا قهرٌ وإذلالٌ له، بخلاف تسليطه علىٰ إخراجه من داره وأرضه، واستيلائه هو عليها.

الثالث: أنه بالإحياء عامرٌ للأرض الموات، وفي ذلك نفعٌ له وللإسلام، بخلاف قهره للمسلم وأخذ أرضه وداره منه، وإخراجه منها، فقياس الأخذ بالشفعة على الإحياء قياس باطلٌ.

<sup>(</sup>١) «عقد الجواهر الثمينة» (٣/ ١٧).

<sup>(1) (1/ \77).</sup> 

وعلىٰ هذا فيجاب عن هذا القياس بالجواب المركب: أنه إن لم يكن بين الإحياء والأخذ بالشفعة فرقٌ، فالحكم فيهما واحدٌ وهو عدم الملك بهما، وإن كان بينهما فرقٌ بطل الالتزام به، والله أعلم.

総総総総

#### فصل

# في حكم أوقافهم ووقف السلم عليهم

أما ما وقفوه هم فينظر فيه، فإن أوقفوه على معيَّنٍ أو جهةٍ يجوز للمسلم الوقف عليها، كالصدقة على المساكين والفقراء وإصلاح الطرق والمصالح العامة، أو على أولادهم وأنسالهم وأعقابهم = فهذا الوقف صحيح، حكمه حكم وقف المسلمين على هذه الجهات، لكن إن شرط في استحقاق الأولاد والأقارب بقاءهم على الكفر، فإن أسلموا لم يستحقُّوا شيئًا = لم يصح هذا الشرط، ولم يجز للحاكم أن يحكم بموجبه باتفاق الأمة، فإنه مناقضٌ لدين الإسلام، مضادُّ لما بعث الله به رسوله على أولاده ما داموا ساعين في الأرض بالفساد مرتكبين لمعاصي الله، فمن على أولاده ما داموا ساعين في الأرض بالفساد مرتكبين لمعاصي الله، فمن تاب منهم أخرج من الوقف ولم يستحق منه شيئًا، وهذا لا يجيزه مسلم.

فإن قيل: فما تقولون لو وقفوا على مساكين أهل الذمة، هل يستحقُّونه دون مساكين المسلمين، أو يستحقُّه مساكين المسلمين دونهم، أو يشتركون فيه؟

قيل: لا ريب أن الصدقة جائزةٌ على مساكين أهل الذمة، والوقف صدقةٌ، فهاهنا وصفان: وصفٌ يعتبر وهو المسكنة، ووصفٌ ملغًى في الصدقة والوقف، وهو الكفر، فيجوز الدفع إليهم من الوقف بوصف المسكنة لا بوصف الكفر، فوصف الكفر ليس بمانع من الدفع إليهم، ولا هو شرطٌ في الدفع كما يظنُّه الغالط أقبحَ الغلط وأفحشَه، وحينتذ فيجوز الدفع إليه بمسكنته، وإن أسلم فهو أولى بالاستحقاق.

فالفرق بين أن يكون الكفر جهة وموجبًا، وبين أن لا يكون مانعًا، فجعْلُ الكفر جهة وموجبًا للاستحقاق مضادٌ لدين الله تعالى وحكمه، وكونه غيرَ مانع موافقٌ لقوله تعالى: ﴿لَا يَنْهَلَّكُمُ أُللَّهُ عَنِ أَلَّذِينَ لَمْ يُقَتِلُوكُمْ فِي أَلدِّينِ وَلَمْ يُغُرِجُوكُم مِّن دِيبِرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُواْ إِلَيْهِمْ إِنَّ أَللَّهَ يُحِبُ اللهَ عَن أَلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي أَلدِينِ وَأَخْرَجُوكُم أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطِينَ ۞ إِنَّمَا يَنْهَلَّكُمُ أَللَّهُ عَنِ أَلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي أَلدِينِ وَأَخْرَجُوكُم مِّن دِيبِرِكُمْ وَظَهَرُواْ عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ وَمَن يَتَولَّهُمْ فَأُولَيَهِكَ هُمُ أَللَّهُ عَن أَلقَالِمُونَ ﴾ [الممتحنة: ٨ - ٩].

فإن الله سبحانه لما نهى في أول السورة عن اتخاذ المسلمين الكفار أولياء وقطع المودة بينهم وبينهم، توهم بعضهم أن برهم والإحسان إليهم من الموالاة والمودة، فبين الله سبحانه أن ذلك ليس من الموالاة المنهي عنها، وأنه لم يُنه عن ذلك، بل هو من الإحسان الذي يحبُّه ويرضاه وكتبه على كل شيء، وإنما المنهي عنه تولي الكفار والإلقاء إليهم بالمودة. ولا ريب أن جعل الكفر بالله و تكذيب رسوله موجبًا وشرطًا في الاستحقاق من أعظم موالاة الكفار المنهي عنها، فلا يصح من المسلم، ولا يجوز للحاكم تنفيذه من أوقاف الكفار. فأما إذا وقفوا ذلك فيما بينهم ولم يتحاكموا إلينا ولا استفتونا عن حكمه لم يُتعرَّض لهم فيه، وحكمه حكم عقودهم وأنكحتهم الفاسدة.

وكذلك وقف المسلم عليهم؛ فإنه إنما(١) يصح منه ما وافق حكم الله

<sup>(</sup>١) «إنما» ساقطة من المطبوع.

ورسوله، فيجوز أن يقف على معيَّن منهم أو على أقاربه وبني فلانٍ ونحوه، ولا يكون الكفر موجبًا وشرطًا في الاستحقاق ولا مانعًا منه، فلو وقف على ولاه أو أبيه أو قرابته استحقوا ذلك وإن بَقُوا علىٰ كفرهم، فإن أسلموا فأولىٰ بالاستحقاق. وكذلك إن وقف على مساكينهم وفقرائهم وزَمْناهم ونحو ذلك استحقوا وإن بَقُوا علىٰ كفرهم، فإن أسلموا فأولىٰ بالاستحقاق.

وأما الوقف على كنائسهم وبِيَعِهم ومواضع كفرهم التي يقيمون فيها شعار الكفر فلا يصح من كافرٍ ولا مسلم، فإن في ذلك أعظم الإعانة لهم على الكفر والمساعدة والتقوية عليه، وذلك منافٍ لدين الله.

وللإمام أن يستولي علىٰ كل وقفٍ وُقِف علىٰ كنيسةٍ أو بيت نارِ أو بِيعةٍ، كما له أن يستولي علىٰ ما وقف علىٰ الحانات والخمَّارات وبيوت الفسق، بل أولىٰ؛ فإن بيوت الكفر أبغض إلىٰ الله ورسوله من بيوت الفسق، وشعار الكفر أعظم من شعار (١) الفسق، وأضرُّ علىٰ الدين.

وإن كنا نُقِرُّ بيوت الكفر الجائز إقرارها ولا نقرُّ بيوت الفسق، فما ذاك لأنها أسهلُ منها وأهونُ، بل لأن عقد الذمة اقتضى إقرارَهم عليها، كما نقرُّ الكافر على كفره ولا نقرُّ الفاسق على فسقه. فللإمام أن ينتزع تلك الأوقاف ويجعلها على القربات، ونحن لم نقرَّ أهل الذمة في بلاد الإسلام على أن يتملَّكوا أرض المسلمين ودورهم، ويستعينوا بها على شعار الكفر.

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «شعائر» خلاف الأصل.

وقد بيَّنا أنهم في دار الإسلام تبعٌ، ولهذا قال الشافعي ومن وافقه (١): إن الجزية تؤخذ منهم عوضَ سكناهم بين أظهر المسلمين، وانتفاعِهم بدار الإسلام، وإلا فالأرض لله ولرسوله وعباده المسلمين الذين كتب الله في الزبور من بعد الذكر أنه يورثها عباده الصالحين (٢).

وقد صرَّح بذلك المالكية في كتبهم، فقال القاضي أبو الوليد (٣): والظاهر عندي أنه لا يجوز الوقف على الكنيسة؛ لأنه صرف صدقته إلىٰ وجه معصيةٍ محضةٍ، كما لو صرفها في شراء خمرٍ وعطائه لأهل الفسق.

ونصّ الإمام أحمد على ما هو أبلغ من ذلك. قال الخلال في «جامعه» (٤): باب النصارئ يوقفون على البيع، فيموت النصراني، ويُخلف أولادًا فيسلمون. أخبرني محمد بن أبي هارون الوراق أن إسحاق بن إبراهيم بن هانئ حدثهم، وأخبرنا محمد بن علي، ثنا يعقوب بن بختان قال: سئل أبو عبد الله عن أقوام نصارئ أوقفوا على البيعة ضياعًا كثيرة، فمات النصارئ ولهم أبناءٌ نصارئ، ثم أسلم بعد ذلك الأبناء، والضياع بيد النصارئ، ألهم أن يأخذوها من أيدي النصارئ؟ قال أبو عبد الله: نعم يأخذونها، وللمسلمين أن يُعينوهم حتى يستخرجوها من أيديهم.

<sup>(</sup>١) انظر: «كفاية النبيه» لابن الرفعة (١٧/ ٤٠).

<sup>(</sup>٢) كما في سورة الأنبياء: ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) كما في «عقد الجواهر الثمينة» (٣/ ٣٣).

<sup>(</sup>٤) (٢/٢١٤). وليس فيه التبويب.

وهذا مذهب الشافعي أيضًا. قال الشيخ في «المغني» (١): ولا نعلم فيه خلافًا، وذلك لأنّ ما لا يصح من المسلم الوقفُ عليه لا يصح من الذمي، كالوقف على غير معيَّنٍ.

قال (٢): فإن قيل: فقد قلتم: إن أهل الكتاب إذا عقدوا عقودًا فاسدةً وتقابضوا، ثم أسلموا وترافعوا إلينا، لم ننقُضْ ما فعلوه، فكيف أجزتم الرجوع فيما وقفوه على كنائسهم؟

قلنا: الوقف ليس بعقد معاوضةٍ، وإنما هو إزالةٌ للمِلْك في الموقوف على وجه القربة، فإذا لم يقع صحيحًا لم يَزُلِ المِلْك، فبقي بحاله كالعتق.

قال: وقد روي عن أحمد (٣) في نصراني أشهد في وصيته أن غلامه فلانًا يخدم البيعة خمس سنين ثم هو حرٌّ، ثم مات مولاه و حدم سنة ثم أسلم، ما عليه؟ قال: هو حرٌّ، ويرجع على الغلام بأجرة خدمة مبلغ أربع سنين. وروي عنه (٤) أنه حرُّ ساعة مات مولاه؛ لأن هذه معصيةٌ.

قال: وهذه الرواية أصح وأوفق لأصوله. ويحتمل أن قوله: «يرجع عليه بخدمة أربع سنين» لم يكن لصحة الوصية، بل لأنه إنما أعتقه بعوض

<sup>(1) (</sup>A\077).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، والكلام متصل بما قبله.

<sup>(</sup>٣) كما في «الجامع» للخلال (٢/ ٤٢٨) من رواية عبد الله ابنه عنه.

<sup>(</sup>٤) كما في رواية أبي طالب عنه في المصدر السابق (٢/ ٢٨).

يعتقدانِ صحته، فإذا تعذر العوض (١) بإسلامه كان عليه ما يقوم مقامه، كما لو تزوج الذمي ذميةً علىٰ ذلك ثم أسلم، فإنه يجب عليه المهر، كذا هاهنا يجب عليه العوض، والأول أولىٰ. انتهىٰ كلامه (٢).

فقد صرَّح في مسألة الوقف أنه يُنْزَع ويُدفع إلىٰ أيدي أولاده الذين أسلموا، وهذا تصريحُ منه ببطلان الوقف، وأنه لما مات انتقل ميراثًا عنه إلىٰ أولاده، ثم أسلموا بعد أن ورثوه.

وأما مسألة الوصية فلا تُناقِض ذلك؛ لأن العتق فيها بعوضٍ، فإذا لم يصح رجع الوارث في مقابله، وهو القيمة كما ذكره الشيخ.

### فصل

وقد قال أحمد في رواية حرب<sup>(٣)</sup>، وقد سأله: الرجل يوصي لقرابته وله قرابة مشركون هل يُعطَون شيئًا؟ قال: لا، إلا أن يسمِّيهم.

وقال أبو طالب (٤): سألت أبا عبد الله عن الرجل يوصي لقرابته وفيهم يهودي أو نصراني ومسلمون؟ قال: سمَّاهم؟ قلت: لا، قال: فلا يُعطىٰ اليهودي والنصراني، يُعطىٰ المسلمون، قلت: فإن سمىٰ اليهودي والنصراني؟ قال: إذا سمَّاهم نعم.

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «الغرض» تحريف.

<sup>(</sup>٢) أي كلام صاحب «المغني».

<sup>(</sup>٣) في «الجامع» للخلال (١٤٨).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٦٤٩).

وقد استشكل هذا من لم يدرك دقة فقه أبي عبد الله، فقال بعض الأصحاب: كأنه رأى أن وصيته لأقاربه وصِلته لهم قرينة تدل على أنه أراد أهل الإسلام منهم، والكفار وإن دخلوا في القرابة فيجوز تخصيصهم بقرينة تُخرِجهم، فإذا سمّاهم فقد نصّ عليهم، فيستحقون. وقد تضمن جواب أحمد أمورًا ثلاثةً:

أحدها: صحة الوصية للذمي المعيَّن، وكذلك يصح الوقف عليه، وفعلت صفية بنت حُيَيِّ أم المؤمنين هذا وهذا.

قال سعيد بن منصور (١): حدثنا سفيان، عن أيوب، عن عكرمة أن صفية بنت حُييٍّ باعت حجرتها من معاوية بمائة ألفٍ، وكان لها أخٌ يهودي فعرضت عليه أن يُسلِم فأبي، فأوصتْ له بثلث المائة.

وقال الشيخ في «المغني» (٢): وروي أن صفية بنت حُييٍ وقفتْ علىٰ أخٍ لها يهودي.

الأمر الثاني: أن الوصية لا تصح للكفار، وإن صحت للمعيَّن الكافر، فالفرق بين أن يكون الكفر جهةً أو تكون الجهة غيره، والكفر ليس بمانع، كما أوصت صفية لأخيها وهو يهودي، فلو جعل الكفر جهةً لم تصح الوصية اتفاقًا، كما لو قال: أوصيتُ بثلثي لمن يكفر بالله ورسوله ويعبد الصليب

<sup>(</sup>١) في «سننه» (٤٣٧ - نشرة الأعظمي). وأخرجه عبد الرزاق (٩٩١٣) عن معمر عن أيوب به بنحوه.

<sup>(</sup>Y) (N/ 57Y).

ويكذّب محمدًا ﷺ، بخلاف ما لو قال: أوصيتُ به لفلانٍ وهو كذلك، فإن الوصية لا تصح على جهة معصيةٍ وفعل محرم، مسلمًا كان الموصي أو ذميًّا، فلو وصىٰ ببناء كنيسةٍ أو بيت نارٍ أو عمارتهما أو الإنفاق عليهما كان باطلًا.

قال في «المغني»(١): وبهذا قال الشافعي وأبو ثور. وقال أصحاب الرأي: يصح. وأجاز أبو حنيفة الوصية بأرضٍ تبنىٰ كنيسة، وخالفه صاحباه. وأجاز أصحاب الرأي أن يوصي بشراء(٢) خمرٍ أو خنازير ويتصدَّق به علىٰ أهل الذمة.

قال: وهذه وصايا باطلةٌ وأفعالٌ محرمةٌ؛ لأنها معصيةٌ، فلم تصح الوصية بها، كما لو وصَّىٰ بعبده أو أمته للفجور.

قال: وذكر القاضي أنه لو وصى بحُصُرٍ للبِيَع أو قناديلَ لها وما شاكل ذلك، ولم يقصد إعظامَها بذلك= صحت الوصية؛ لأن الوصية لأهل الذمة، فإن النفع يعود إليهم، والوصية لهم صحيحةٌ.

قال: والصحيح أن هذا مما لا تصح الوصية به؛ لأن ذلك إنما هو إعانةٌ لهم على معصيتهم وتعظيمٌ لكنائسهم.

قلتُ (٣): هذا ذكره القاضي في «المجرد»، وهو من أوائل كتبه، وقد رجع عن كثيرٍ منه، وهذا مخالفٌ لنص أحمد وقواعده وأصوله، فإنه قد صرَّح

<sup>(1) (</sup>N/310).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «بشرب»، والتصويب من «المغني».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «قال» خطأ. فهذا من كلام المؤلف، وليس في «المغني».

ببطلان الوقف على البِيعة وعَوْد الوقف مِلكًا للورثة. وقد منع أحمد المسلم من كراء منزله من الكافر، فكيف يجوِّز الوصية بما يزيّن به الكنيسة وعملها؟

وكذلك من ذكر جواز مثل هذه الوصية من أصحاب الشافعي فقد خالف نصوصه وأصوله، فإنه قال في كتاب الجزية من «الأم» (۱): لو أوصى – يعني الذمي – بثلث ماله أو بشيء منه يُبنى به كنيسةٌ لصلاة النصارى، أو يستأجر به خَدَمَ الكنيسة، أو يعمر به، أو ما في هذا المعنى = كانت الوصية باطلة (۲). ولو أوصى أن يبنى بها كنيسةٌ ينزِلُها مارُّ الطريق، أو وقفها على قوم يسكنونها = جازت الوصية، وليس في بنيان الكنيسة معصيةٌ إلا أن تُتَخذً لمصلىٰ النصارى الذين اجتماعهم فيها علىٰ الشرك. قال (۳): وأكره للمسلم أن يعمل بناءً أو نجارةً أو غير ذلك في كنائسهم التي لصلاتهم. هذا لفظه.

قال في «المغني» (٤): والوقف على قناديل البيعة وفرشها ومن يَخدِمها ويَعمُرها كالوقف عليها؛ لأنه يراد لتعظيمها، وسواءٌ كان الواقف مسلمًا أو ذميًّا. قال أحمد (٥) في نصاري وقفوا على البيعة ضياعًا كثيرةً، وماتوا ولهم أبناءٌ نصاري، فأسلموا والضِّياع بيد النصاري: فلهم أخذُها، وللمسلمين عونُهم يستخرجونها من أيديهم.

<sup>.(01 (0) (1)</sup> 

<sup>(</sup>Y) في الأصل: «باطلا».

<sup>(</sup>٣) أي الشافعي في «الأم». والكلام مستمر.

<sup>(3) (</sup>A\07Y).

<sup>(</sup>٥) تقدمت هذه الرواية قريبًا.

قال: وهذا مذهب الشافعي ولا نعلم فيه خلافًا.

الأمر الثالث الذي تضمَّنه جوابه: جواز التخصيص بقصد المتكلم وبالقرائن، وهذا هو الواجب في كلام الواقفين والموصين والمقرِّين، كما هو أصله في أيمان الحالفين.

والواجب طَرْد هذا الأصل في كلام للمكلَّف يترتب عليه أمرٌ شرعي، فإن الكلام إنما يترتب عليه موجبه لدلالته على قصد صاحبه، فإذا ظهر قصده لم يجز أن يُعدَل عنه إلى عموم كلامه وإطلاقه، فإن ذلك غلطٌ وتغليطٌ، وجميع الأمم على اختلاف لغاتها تُراعي مقاصدَ المتكلمين وإراداتِهم وقرائن كلامهم. ولو سُئل أحدهم عن جاريته وقيل له: إنها فاجرةٌ، فقال: كلا، بل هي عفيفةٌ حرةٌ = لم يشكُّوا أنه لم يُرِد عتقَها ولا خطر بباله، فإلزامه بعتقها بمجرد ذلك خطأٌ.

واللفظ إنما يكون صريحًا إذا تجرد عن القرائن الصارفة له عن موضوعه عند الإطلاق، ولهذا لو وصل قوله: (أنت طالقٌ) بقوله: (من وَثَاقٍ) لم يكن صريحًا. وكذا لو دُعي إلىٰ غداء فقال: والله لا أتغدى، لم يشك هو ولا عاقلٌ أنه لم يُرِد تركَ الغداء أبدًا إلىٰ آخر العمر، فإلزامه بما لم يُرِده قطعًا بناءً على إطلاقِ لفظٍ لم يُرِد إطلاقَه وتعميم ما لم يُرِد عمومَه إلزامٌ بما لم يُلزِمه ولا ألزمه الله ورسوله به، وبالله التوفيق.

## 鎔鎔鎔鎔

#### فصل

# في أحكام نكاحهم ومناكحاتهم

قال الله تعالى: ﴿ تَبَّتُ يَدَآ أَبِي لَهَبِ وَتَبَّ ۞ مَاۤ أَغۡنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ ۞ سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهَبِ ۞ ﴾ إلىٰ آخر السورة [المسد: ١-٥] فسماها «امرأته» بعقد النكاح الواقع في الشرك. وقال تعالىٰ: ﴿ وَضَرَبَ أُللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِمْرَأَتَ فِرْعَوْنَ ﴾ [التحريم: ١١]، فسماها «امرأته».

والصحابة رَضَّالِللَّهُ عَنَامُمُ عَالبهم إنما وُلدوا من نكاحٍ كان قبل الإسلام في حال الشرك، وهم يُنسبون إلى آبائهم انتسابًا لا ريبَ فيه عند أحدٍ من أهل الإسلام، وقد أسلم الجمُّ الغفير في عهد النبي عَلَيْ فلم يأمر أحدًا منهم أن يجدِّد عقده على امرأته. فلو كانت أنكحة الكفار باطلةً لأمرهم بتجديد أنكحتهم.

وقد كان رسول الله علي يدعو أصحابه لآبائهم، وهذا معلومٌ بالاضطرار من دين الإسلام، وقد رجم رسول الله علي يهوديين زنيا(١)، فلو كانت أنكحتهم فاسدةً لم يرجمهما، لأن النكاح الفاسد لا يحصن الزوج، وسيأتي الكلام في هذه المسألة.

وأيضًا، فإن النبي عَلَيْ أمر من أسلم وتحته عشر نسوةٍ أن يختار منهن أربعًا ويفارق البواقي، وأمر من أسلم وتحته أختان أن يمسك إحداهما

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٦٩٩) من حديث ابن عمر.

ويفارق الأخرى (١). ولو كانت أنكحتهم فاسدةً لم يأمر بالإمساك في النكاح الفاسد، ولا رتَّب عليه شيئًا من أحكام النكاح. ولم ينصَّ أحدُّ من أئمة الإسلام على بطلان أنكحة الكفار، ولا يمكن أحدًا أن يقول ذلك.

وإنما اختلف الناس في مسألتين:

إحداهما: في الكافر يطلِّق امرأته ثلاثًا، هل يصح طلاقه أم لا؟

الثانية: في المسلم يطلِّق الذمية ثلاثًا، فتنكح ذميًّا، ثم يفارقها الثاني، فهل تحلُّ للأول؟

فأما المسألة الأولى: وهي وقوع الطلاق، فلا يخلو إما أن يعتقد الكافر نفوذ الطلاق أو لا يعتقده (٢)، فإن اعتقده نفذ طلاقه، ولم يكن الإسلام شرطًا في نفوذه. هذا مذهب أحمد والشافعي وأبي حنيفة وأصحابه. وقال مالك: الإسلام شرطٌ (٣) في وقوع الطلاق.

واحتج الجمهور بأن أنكحتهم صحيحة كما تقدم، فإذا صح النكاح نفذ فيه الطلاق، فإنه حكمٌ من أحكام النكاح، فترتب عليه كسائر أحكامه، من التوارث والحلّ وثبوت النسب وتحريم المصاهرة وسائر أحكامه، وقد قال تعالى: ﴿وَلَا تَنكِحُواْ مَا نَكَحَ ءَابَآوُكُم مِّنَ ٱلنِّسَآ﴾ [النساء: ٢٢] فسماه نكاحًا وأثبت به تحريم المصاهرة، وكان الظهار يعدُّه أهل الجاهلية طلاقًا،

<sup>(</sup>١) سيأتي لفظ الحديثين وتخريجهما (ص٤٧١، ٤٧٢).

<sup>(</sup>٢) سيأتي الكلام على ما إذا كان لا يعتقد وقوع الطلاق (ص٤٣٤).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «شرطا».

وقام الإسلام حتى أبطل الله ما كان عليه أهل الجاهلية، وشرع فيه الكفارة.

وكيف يحكم ببطلان نكاحٍ وُلد فيه سيد ولد آدم ﷺ وزاده فضلًا وشرفًا لديه؟ وقد صرَّح بأنه ﷺ وُلِد من نكاح، لا من سِفاح (١).

قال الإمام أحمد في رواية مهنا (٢) في يهودي أو نصراني طلق امرأته طلقتين، ثم أسلم وطلق أخرى: لا تحل له حتى تنكح زوجًا غيره. وإذا ظاهر من امرأته، ثم أسلم، أخبرناه أن عليه ظهارًا. وإذا تزوج بلا شهودٍ، ثم أسلما، هما علىٰ نكاحهما.

وقال في رواية ابن منصور (٣) في نصراني آليٰ من امرأته ثم أسلم: يوقف مثل المسلم سواءً.

وقال في رواية حنبل (٤) في مسلم تحته نصرانيةٌ طلقها ثلاثًا فتزوجت بنصراني: تحلُّ للأول لأنه زوجٌ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق (۱۳۲۷۳) وابن أبي شيبة (۲۹۲۹) والطبري في «تفسيره» (۱) أخرجه عبد الرزاق (۱۳۲۷۳) وابن أبي شيبة (۹۷/۱۲) و (۹۷/۱۲) من حديث جعفر (الصادق) بن محمد (الباقر) عن أبيه عن النبي شيد وهو مرسل صحيح الإسناد. وروي موصولًا عن علي وابن عباس وعائشة وأنس بأسانيد واهية، وقد حسّنه الألباني بمجموعها. انظر: «تنقيح التحقيق» (۲۷۵۲، والرواء الغليل» (۱۹۱۶).

<sup>(</sup>٢) في «الجامع» للخلال (٥٦٩) القسم الأول. وفيه (٥٧٩) القسم المتعلق بالظهار. وفيه (٤٤٢) القسم المتعلق بالتزوج بلا شهود.

<sup>(</sup>٣) في «الجامع» (٥٧٨)، وهو في «مسائله» (١/ ٤٨٣).

<sup>(</sup>٤) «الجامع» (٤٩).

قال المبطلون لأنكحتهم: هذا قول عبد الرحمن بن عوف، ولا مخالف له من الصحابة، وقد أقره عمر على هذا القول، فقال أبو محمد بن حزم (١): روينا من طريق قتادة أن رجلًا طلق امرأته تطليقتين في الجاهلية، وطلقة في الإسلام، فسأل عمر، فقال: لا آمرك ولا أنهاك، فقال له عبد الرحمن بن عوف: لكني آمرك، ليس طلاقك في الشرك بشيء (٢).

قال: وبهذا كان يفتي قتادة. وصحَّ عن الحسن وربيعة، وهو قول مالك وأبى سليمان (٣)، وأصحابهما.

قالوا: وقد قال النبي عَلَيْ في الحديث الذي رواه مسلم في «صحيحه» (٤): «أُوصيكم بالنساء خيرًا، فإنكم أَخذتموهنَّ بأمانة الله، واستحللتم فُروجَهن كلمة الله».

قالوا: ووجه الدليل أن كلمة الله هي قوله: ﴿فَانْكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمُ مَّنَ أُلْنِسَآءِ ﴾ [النساء: ٣]، فأخبر أن الحلّ كان بهذه الكلمة، فكلمة الله هي إباحته للنكاح، أو أراد بكلمة الله الإسلام، وما يقتضيه من شرائط النكاح، فدل علىٰ أن الفروج لا تُستباح بغير كلمة الإسلام.

قالوا: وأيضًا فكل آيةٍ أباحت النكاح في كتاب الله سبحانه فالخطاب بها

<sup>(</sup>۱) «المحليٰ» (۱۰/۲۰۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق (١٢٦٨٩) عن معمر عن قتادة به. وهو مرسل.

<sup>(</sup>٣) هو داود الظاهري.

<sup>(</sup>٤) برقم (١٢١٨/١٤١) من حديث جابر في خطبة عرفة.

للمؤمنين، فدلَّ علىٰ أن المراد بكلمة الله الإسلام.

قالوا: والمسألة إجماعٌ من الصحابة، وذكروا أثر عبد الرحمن المتقدم. قالوا: وكيف يُحكم بصحة نكاحٍ عَرِي عن ولي ورضًا وشاهدين؟ قالوا: وقد قال النبي عَلَيْهُ: «أَيُّما امرأةٍ نكحتْ نفسَها بغير [إذن] وليها فنكاحها باطلٌ »(١)، وأنتم تصححون أنكحتهم ولو وقعت بغير ولي، فالحديث نصٌ في بطلان مذهبكم.

قالوا: وقد قال النبي عَلَيْهِ: «كل عملِ ليس عليه أمرنا فهو ردٌّ».

قالوا: وهم يستبيحون النكاح بالخمر والخنزير، وفي العدة، بغير ولي ولا شهودٍ، وغير ذلك مما لا يستباح به في الإسلام، فوجب الحكم ببطلانه.

قالوا: ولو مات الحربي عن زوجته، أو قُتل ثم سُبِيت فإنها تُستبرأ بحيضة، ولا تعتد، ولو كان نكاحها صحيحًا لوجب أن تعتد، وقد [أخبر] تعالىٰ أنهم لا يُحرِّمون ما حرَّم الله ورسوله، ولا يدينون دينَ الحق (٢)، وهذا يقتضي أنهم لا يدينون دينَ الحق في نكاحٍ ولا غيره، ومن لم يَدِنْ دينَ الحق في نكاحٍ ولا غيره، ومن لم يَدِنْ دينَ الحق في نكاحٍ ولا غيره، ومن لم يَدِنْ دينَ الحق في نكاحه فهو مردودٌ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲٤٣٧٢) وأبو داود (۲۰۸۳) والترمذي (۱۱۰۲) والدارمي (۲۲۳۰) وأبو داود (۲۰۸۳) والبن حديث وأبو يعلىٰ (۲۸۲، ۲۸۸۱) وابن حبان (۲۷۷۶) والحاكم (۲/ ۱۲۸) من حديث عائشة. وقال الترمذي: هذا حديث حسن. انظر: «البدر المنير» (۷/ ۵۵۳) و «إرواء الغليل» (۱۸٤۰) و «أنيس الساري» (۱۲۵۷).

<sup>(</sup>٢) في سورة التوبة: ٢٩.

قال المصححون: لا حجة لكم في شيء مما ذكرتم.

أما أثر عبد الرحمن بن عوفٍ، فإن الإمام أحمد قال في رواية مهنا (١): حديث يُروى أن عبد الرحمن بن عوفٍ قال لعمر بن الخطاب رَضَالِللهُ عَنْهُا: «ليس طلاق أهل الشرك بشيء» ليس له إسناد (٢). فهذا جواب أحمد.

وأجاب القاضي بأن هذا محمولٌ على جواز أنكحتهم لذوات المحارم، فإن الطلاق لا يقع فيه. وهذا من أفسد الأجوبة، وكيف يقول له عمر في نكاح أمه وابنته: لا آمرك ولا أنهاك؟ وكيف يقول له عبد الرحمن: لكني آمرك، ليس طلاقك بشيء، ولم يكن في العرب من يستحلُّ نكاحَ ذوات المحارم كالمجوس؟

وعندي جوابٌ آخر، وهو أن الطلاق كان في الجاهلية بغير عدد كما قالت عائشة: كان الرجل يطلق امرأته ما شاء أن يطلّقها، وهي امرأته إذا ارتجعها وهي في العدة، وإن طلقها مائة مرة أو أكثر، حتى قال رجل لامرأته، والله لا أطلّقك فتبيني منّي، ولا آويك أبدًا، قالت: وكيف ذلك؟ قال: أطلّقك، فكلما همّت عدَّتُك أن تنقضي راجعتُك. فذهبت المرأة حتى أطلّقك، فكلما همّت عدَّتُك أن تنقضي راجعتُك. فذهبت المرأة حتى دخلت على عائشة رَضَالِللَهُ عَنْهَا فأخبر تُها، فسكتتْ عائشة حتى جاء النبي عَلَيْهُ فأخبرته فسكت، حتى نزل القرآن: ﴿الطّلَكُ مُرَّتَانِ فَإِمْ سَاكُ بِمَعْ رُوفٍ أَو تَسْرِيحُ بِإِحْسَنِ ﴾ [البقرة: ٢٢٧]، قالت: فاستأنف الناس الطلاق مستقبلًا، من تَسْريحُ بِإِحْسَانٍ ﴿ البقرة: ٢٢٧]، قالت: فاستأنف الناس الطلاق مستقبلًا، من

<sup>(</sup>١) كما في «الجامع» للخلال (٦٩).

<sup>(</sup>٢) أي: ليس له إسناد متصل، وقد سبق أنه رواه قتادة مرسلًا.

كان طلَّق ومن لم يكن طلَّق. رواه الترمذي (١) متصلًا، ثم رواه عن عروة، لم يذكر فيه عائشة، وقال: هذا أصح.

وأما قوله ﷺ: "واستحللتم فروجهن بكلمة الله" (٢) فما أصحّه من حديث! وما أضعف الاستدلال به على بطلان أنكحة الكفار! وقد أجاب عنه أصحاب الشافعي وأحمد بأن كلمة الله هي لفظ الإنكاح والتزويج اللذين لا ينعقد النكاح إلا بهما.

وهذا جوابٌ في غاية الوهن، فإن «كلمة الله» هي التي تكلَّم بها، ولهذا أضيفت إليه. وأما الإيجاب والقبول فكلمة المخلوق، فلا تُضاف إلى الله، وإلا كان كل كلام تكلَّم به العبد يضاف إلى الرب، وهذا باطلٌ قطعًا، فإن كلمة الله كسمع الله وبصره وقدرته وحياته وعلمه وإرادته ومشيئته، كل ذلك للصفات القائمة به، لا للمخلوق المنفصل عنه.

والجواب الصحيح أن هذا خطاب للمسلمين، ولا ريبَ أنهم إنما استحلُّوا فروج نسائهم بكلمة الله وإباحته. أما المبتدأ نكاحُها في الإسلام فظاهرٌ، وأما المستدام نكاحُها فإنما استُدِيم بكلمة الله أيضًا، فلا يمس الحديثُ محلَّ النزاع بوجهٍ.

وأما قولكم: كل آيةٍ أباحت النكاح في القرآن فالخطاب بها للمسلمين،

<sup>(</sup>۱) رقم (۱۱۹۲). وأخرجه أيضًا الحاكم في «المستدرك» (۲/ ۲۷۹، ۲۸۰) وصححه، والبيهقي (۷/ ۳۳۳). وفي إسناده يعليٰ بن شبيب ليّن الحديث.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث جابر عند مسلم، وقد تقدم قريبًا.

فهذا الاستدلال من أعجب الأشياء، فإن الأمة بعد نزول القرآن مأخوذة بأحكامه وأوامره ونواهيه، وأما قبل ذلك فما أقره القرآن فهو على ما أقره، وما غيّره وأبطله فهو كما غيّره وأبطله، فأين أبطل القرآن نكاح الكفار ولم يُقرّهم عليه في موضع واحدٍ؟ على أن البيع والرهن والمداينة والقرض وغيرها من العقود إنما خُوطب بها المؤمنون، فهل يقول أحدٌ: إنها باطلةٌ من الكفار؟ وهل النكاح إلا عقدٌ من عقودهم، كبياعاتهم وإجاراتهم ورهونهم وسائر عقودهم؟ وليس النكاح من قبيل العبادات المحضة التي يُشترط في صحتها الإسلام، كالصلاة والصوم والحج، بل هو من عقود المعاوضات التي تصح من المسلم والكافر.

وأما قولهم: المسألة إجماعٌ من الصحابة، فهو ذلك الأثر الذي لا يصحُّ عن عبد الرحمن، ولو صحَّ لم يكن فيه حجةٌ، فأين قول رجل واحدٍ من الصحابة فضلًا عن جميعهم؟

وأما قولكم: كيف يُحكم بصحة نكاح عَرِي عن الولي والشهود وشروط النكاح = فمن أضعف الاستدلال، فإن هذه إنما صارت شروطا بالإسلام، ولم تكن شروطاً قبله حتى نحكم ببطلان كل نكاح وقع قبلها، وإنما اشترطت في الإسلام في حق من التزم الإسلام، وأما من لم يلتزمه فإن حكم النكاح بدونها كحكم ما يعتقدون صحته من العقود الفاسدة التي لا مساغ لها في الإسلام، فإنها تصح منهم، ولو أسلموا وقد تعاملوا بها وتقايضوا لم تنقض وأمضيت.

فإن قيل: الإسلام صحّحها لهم، وهكذا صحّح النكاح.

قلنا: لكن الإسلام لم يُبطِل ترتُّبَ آثارها عليها قبله، فيجب أن لا يبطل ترتبُ آثار النكاح عليه من الطلاق والظهار والإيلاء.

وأما استدلالكم بقوله ﷺ: «أَيُّما امرأةٍ نكحتْ نفسها بدون إذن وليها فنكاحها باطلٌ» فهذا عجبٌ منكم، فإنها لو زوَّجها الولي كان النكاح فاسدًا عندكم. فإن قلتم: الولي الكافر كلا ولي، قيل: نعم، هذا في نكاح المسلمة، فأما الكافرة فقد قال تعالىٰ: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أُولِيَآءُ بَعْضِ فَهُمْ أَولِيَآءُ بَعْضِ فَالَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أُولِيَآءُ بَعْضِ اللهٰ [الأنفال: ٧٣].

وأما قوله ﷺ: «كلُّ عملٍ ليس عليه أمرنا فهو ردُّ» ففي غاية الصحة، والاستدلال به ضعيفٌ من وجوهٍ:

الثاني: أن إقرار الله تعالى ورسوله على أحكام هذه الأنكحة هو من أمر الشارع، ولا جَرمَ ما كان منها على غير أمره فهو ردٌّ، كنكاح المحارم وما لا يعتقدون صحته، فأما ما اعتقدوا صحته فإقرارهم عليه من أمره.

الثالث: أن هذا لا يمكن أن يُستدلَّ به على بطلان أنكحتهم، كما لم يُستدل به على بطلان عقود معاوضاتهم التي يعتقدون صحتها وإن وقعت علىٰ غير أمره.

وأما استبراء الحربية بحيضةٍ إذا سُبيت، وحكمُنا بزوال النكاح، فليس

ذلك لكون أنكحتهم كانت باطلةً، ولكن لتجديد الملك على زوجته، وكونها صارت أمةً للثاني، واستولى على محلِّ حق الكافر وأزاله، وانتقلت من كونها زوجةً إلى كونها أمةً رقيقةً تُباع وتشترئ.

وأما قوله تعالى إنهم لا يحرِّمون ما حرَّم الله ورسوله ولا يدينون دينَ الحق من الذين أوتوا الكتاب، فلم يزيدوا بذلك على كونهم كفارًا. ومن نازع في كفرهم حتى يحتج عليه بذلك؟ وهل وقع النزاع إلا في نكاح من هو كذلك؟ ولا ريب أن هذا القدر كما لم يؤثِّر في بطلان عقود معاوضاته من البيع والشراء والإجارة والقرض والسلم والجعالة وغيرها لم يؤثر في بطلان كاحه.

### فصل

وأما إن كان الكافر لا يعتقد وقوع الطلاق ولا نفوذَه فطلَّق، فهل يصح طلاقه؟ فيه روايتان منصوصتان عن أحمد، أصحهما أنه لا يصح طلاقه، وهذا هو مقتضى أصوله، فإنا نُقِرُّهم على ما يعتقدون صحته من العقود، فإذا لم يعتقد نفوذ الطلاق فهو يعتقد بقاء نكاحه، فيُقرَّ عليه وإن أسلم.

وأيضًا، فإن وجود هذا الطلاق وعدمه في حقه واحدٌ، فإنه لم يلتزم حكم الطلاق ولا اعتقد نفوذه، فلم يلزمه حكمه.

وهذا التفصيل في طلاقه هو فصل الخطاب.

### فصل

وأما المسألة الثانية: وهي إذا تزوجها الذمي، فإنه يُحِلُّها للأول عند

الجمهور؛ لأنه زوجٌ وهي امرأةٌ له، فيدخل في قوله تعالى: ﴿فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ الجمهور؛ لأنه زوجٌ وهي امرأةٌ له، فيدخل في قوله تعالى: ﴿فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ البَعْدُ حَتَىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ وَ [البقرة: ٢٢٨]، فأطلق النكاح والزوج، ولم يقيده بحرّ ولا عبدٍ، ولا مسلم ولا كافر، وهذه قد نكحت زوجًا غيره، فتحلُّ للأول. ودليل كونه زوجًا: الحقيقةُ والحكمُ.

أما الحقيقة: فلأن الزوج والتزويج حاصلٌ فيه حسًّا، وكفرُه لا يمنع ثبوت حقيقة الزوجية.

وأما الحكم: فثبوت النسب، ووجوب المهر والعدة، والتمكين من الوطء، وتخييره بين الأختين إذا أسلم وفي الأربع، وغير ذلك من أحكام النكاح. وثبوتُ الأحكام يدلُّ على ثبوت الحقيقة.

## فصل

إذا ثبتت صحة نكاحهم فهاهنا مسائل:

المسألة الأولى (١): إذا أسلم الزوجان أو أحدهما، فإن كانت المرأة كتابيةً لم يؤثِّر إسلامه في فسخ النكاح، وكان بقاؤه كابتدائه. وإن كانت غير كتابية وأسلم الزوجان معًا، فهما على النكاح سواءٌ قبل الدخول وبعده، وليس بين أهل العلم في هذا اختلافٌ.

قال ابن عبد البر<sup>(٢)</sup>: أجمع العلماء على أن الزوجين إذا أسلما معًا في حالةٍ واحدةٍ أن لهما المُقامَ علىٰ نكاحهما ما لم يكن بينهما نسبٌ ولا رضاعٌ.

<sup>(</sup>۱) ينظر في هذه المسألة «زاد المعاد» (٥/ ١٨٣ - ١٩٤).

<sup>(</sup>۲) «التمهيد» (۱۲/ ۲۳).

وقد أسلم خلقٌ في زمن النبي عَلَيْهُ وأسلم (١) نساؤهم، وأُقِرُّوا علىٰ أنكحتهم، ولم يسألهم رسول الله عَن كيفيته، ولم عن كيفيته، وهذا أمرٌ عُلِم بالتواتر والضرورة، فكان يقينًا (٢).

ثم قال كثيرٌ من الفقهاء (٣): المعتبر أن يتلفظا بالإسلام تلفظًا واحدًا، يكون ابتداء أحدهما مع ابتداء صاحبه، وانتهاؤه مع انتهائه.

والصواب أن هذا غير معتبر، ولم يدلَّ على ذلك كتابٌ ولا سنةٌ، ولا اشترط رسول الله على ذلك قطُّ، ولا اعتبره في واقعة واحدة مع كثرة من أسلم في حياته على ولم يقل يومًا واحدًا لرجل أسلم هو وامرأته: تلفظا بالإسلام تلفظًا واحدًا لا يسبق أحدكما الآخر. وهل هذا إلا من التكلف الذي ألغتُه الشريعة ولم تعتبره؟ وليس لهذا نظيرٌ في الشريعة، بل إذا أسلما في المجلس الواحد فقد اجتمعا على الإسلام، ولا يؤثّر سبقُ أحدهما الآخر بالتلفظ به. وهذا اختيار شيخنا(٤).

وإن أسلم أحدهما ثم أسلم الآخر بعده، فاختلف السلف والخلف في ذلك اختلافًا كثيرًا.

<sup>(</sup>١) «أسلم» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٢) هذه الفقرة وما قبلها من «المغنى» (١٠/٥).

<sup>(</sup>٣) كالشافعية والحنابلة، انظر: «التهذيب» للبغوي (٥/ ٣٩١)، و «فتح العزيز» (٨/ ٨٦)، و «المغنى» (١/ ٨/ ٨)، و «الفروع» (٥/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: «مجموع الفتاوي» (٣٢/ ٣٣٧، ٣٣٨).

فقالت طائفةً: متى أسلمت المرأة انفسخ نكاحها منه، سواءٌ كانت كتابيةً أو غير كتابيةٍ، سواءٌ أسلم بعدها بطر فة عينٍ أو أكثر، ولا سبيل له عليها إلا بأن يسلما معًا في آنٍ واحدٍ، فإن أسلم هو قبلها انفسخ نكاحها ساعة إسلامه، ولو أسلمت بعده بطرفة عينٍ. هذا قول جماعةٍ من التابعين وجماعةٍ من أهل الظاهر، وحكاه أبو محمد بن حزم (١) عن عمر بن الخطاب وجابر بن عبد الله وعبد الله بن عباس وحماد بن زيدٍ والحكم بن عتيبة (٢) وسعيد بن جبيرٍ وعمر بن عبد العزيز والحسن البصري وعدي بن عدي وقتادة والشعبي.

قلت: وحكاية ذلك عن عمر بن الخطاب غلطٌ عليه، أو يكون رواية عنه، فسنذكر من آثار عمر بن الخطاب رَضَيُ لللَّهُ عَنْهُ خلاف ذلك مما ذكره أبو محمد وغيره. فهذا قول.

وقال أبو حنيفة (٣): أيهما أسلم قبل الآخر، فإن كانا في دار الإسلام عُرِض الإسلام على الذي لم يسلم، فإن أسلما بقيا على نكاحهما، وإن أبى فحينئذٍ تقع الفرقة، ولا تُراعى العدة في ذلك.

ثم اختلفوا، فقال أبو حنيفة ومحمد: الفسخ هاهنا طلاق، لأن الزوج ترك الإمساك بالمعروف مع القدرة عليه، فينوب القاضي منابَه في التسريح

<sup>(</sup>۱) «المحلئ» (۷/ ۳۱۲).

<sup>(</sup>Y) في المطبوع: «عيينة» تصحيف.

<sup>(</sup>٣) انظر: «بدائع الصنائع» (٢/ ٣٣٦، ٣٣٧)، و «الاختيار لتعليل المختار» (٣/ ١١٣). والمؤلف نقل الفقرة الأولئ من «المحلئ» (٧/ ٣١٢).

بالإحسان، فيكون قوله كقول الزوج.

وقال أبو يوسف: لا يكون طلاقًا، لأنه سببٌ يشترك فيه الزوجان، فلا يكون طلاقًا، كما لو ملكها أو ملكته، فلو كانت الزوجة مجوسيةً كانت الفرقة فسخًا قولًا واحدًا.

قالوا: والفرق أن المجوسية ليست من أهل الطلاق بخلاف الذمية.

وإن كانا في دار الحرب فخرجت المرأة إلينا مسلمةً أو معاهدةً، فساعة حصولها في دار الإسلام تقع الفرقة بينهما، لا قبل ذلك. فإن لم تخرج من دار الحرب، بأن حاضت ثلاث حيض قبل أن يسلم هو وقعت الفرقة حينئذ، وعليها أن تبتدئ ثلاث حيض أخر عدةً منه. وهل هذه الفرقة فسخٌ أو طلاقٌ؟ فيه عن أبي حنيفة روايتان، وهي فسخٌ عند أبي يوسف. ولو أسلم الآخر قبل مضيّ ثلاث حيض فهما على نكاحهما. فهذا قول ثان.

وقال مالك (١): إن أسلمت المرأة ولم يسلم الرجل، فإن كان قبل الدخول وقعت الفرقة، وإن كان بعده فإن أسلم في عدتها فهما على نكاحهما، وإن لم يسلم حتى انقضت عدتها فقد بانت منه، فإن أسلم هو ولم تسلم هي عرض عليها الإسلام، فإن أسلمت بقيا على نكاحهما وإن أبت انفسخ النكاح ساعة إبائها، سواءٌ كان قبل الدخول أو بعده.

وقال أشهب: إنما تتعجل الفرقة إذا كان قبل الدخول، وتقف على العدة

<sup>(</sup>١) انظر: «عقد الجواهر الثمينة» (٢/ ٥٨، ٥٨)، و «المحلي» (٧/ ٣١٢).

إن كان بعد الدخول.

ثم قال ابن القاسم: إذا غَفَل عنها حتى مضى لها شهرٌ وما قرب منه فليس بكثيرٍ، وهما على نكاحهما. والفرقة حيث وقعت فسخٌ.

وعن ابن القاسم رواية أخرى: أنها طلقةٌ بائنة (١)، فهذا **قول ثالث**.

وقال ابن شُبرمة (٢) عكس هذا، وأنها إن أسلمت قبله وقعت الفرقة في الحين، وإن أسلم قبلها فأسلمت في العدة فهي امرأته، وإلا وقعت الفرقة بانقضاء العدة، فهذا قول رابع.

وقال الأوزاعي والزهري والليث والإمام أحمد والشافعي وإسحاق: إذا سبق أحدهما بالإسلام، فإن كان قبل الدخول انفسخ النكاح، وإن كان بعده فأسلم الآخر في العدة فهما على نكاحهما، وإن انقضت العدة قبل إسلامه انفسخ النكاح، فهذا قول خامس (٣).

وقال حماد بن سلمة، عن أيوب السختياني وقتادة، كلاهما عن محمد بن سيرين، عن عبد الله بن يزيد الخَطْمي أن نصرانيًّا أسلمت امرأته، فخيرها عمر بن الخطاب رَضِوَالسَّهُ عَنْهُ إن شاءت فارقته، وإن شاءت أقامت عليه (٤).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «ثانية»، والتصويب من «عقد الجواهر».

<sup>(</sup>٢) انظر: «المغنى» (١٠/ ٩) و «المحليٰ» (٧/ ٣١٢) و «روضة الطالبين» (٧/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغني» (١٠/٨) و «المحلي» (٧/٢١٣).

<sup>(</sup>٤) علَّقه ابن حزم (٧/ ٣١٣) عن حمَّاد بن سلمة به. وأخرجه عبد الرزاق (١٠٠٨٣) عن معمر عن أيوب به.

وعبد الله بن يزيد الخَطْمي هذا له صحبةٌ. وليس معناه أنها تقيم تحته وهو نصراني، بل تنتظر وتتربص، فمتى أسلم فهي امرأته، ولو مكثتْ سنين. فهذا قول سادسٌ، وهو أصحُّ المذاهب في هذه المسألة، وعليه تدلُّ السنة كما سيأتي بيانه، وهو اختيار شيخ الإسلام.

وقال حماد بن سلمة، عن قتادة، عن سعيد بن المسيب أن علي بن أبي طالب رَضَوَّلِلَّهُ عَنْهُ قال في الزوجين الكافرين يُسلِم أحدهما: هو أملك ببُضْعها ما دامت في دار هجرتها(١).

وقال سفيان بن عيينة، عن مطرِّف بن طريفٍ، عن الشعبي، عن علي: هو أحق بها ما لم تخرج من مصرها (٢). فهذا قول سابعٌ.

وقال ابن أبي شيبة (٣): نا معتمر بن سليمان، عن معمرٍ، عن الزهري: إن

<sup>(</sup>۱) علَّقه ابن حزم (۷/ ۳۱۶) عن حمَّاد بن سلمة به. وأخرجه الطحاوي في «معاني الآثار» (۳/ ۲۶۰) من طريق حماد به، ولفظه: «هو أحق بنكاحها...».

<sup>(</sup>۲) علَّقه ابن حزم (۷/ ۳۱٤) عن ابن عيينة به. وأخرجه عبد الرزاق (۱۰۰۸٤) عن ابن عيينة به، ولفظه: «ما لم يُخرجها من مصرها». وأخرجه الشافعي في «الأم» (۸/ ٤٢٣) وسعيد بن منصور في «السنن» (۱۹۷۸)، كلاهما عن هُشيم عن مطرف عن الشعبي به، ولفظه: «ما لم يُخرجها من دار الهجرة».

<sup>(</sup>٣) علَّقه عنه ابن حزم (٧/ ٣١٤) وهذا لفظه. وهو في «المصنف» (١٨٦٣٣) بلفظ: «أيما يهودي أو نصراني أسلم ثم أسلمت امرأته فهما على نكاحهما، إلا أن يكون فرَّق بينهما سلطان». وأخرجه عبد الرزاق (١٢٦٥٩) عن معمر عن الزهري في امرأة أسلمت وزوجُها مشرك فلم تَنْقَضِ عدَّتُها حتى أسلم قال: يُقرَّان علىٰ نكاحهما إلا أن

أسلمَتْ ولم يُسلم زوجُها فهما علىٰ نكاحهما ما لم يفرق بينهما سلطانٌ. فهذا قول ثامنٌ.

وقال داود بن علي: إذا أسلمت زوجة الذمي ولم يسلم فإنها تقرّ عنده ولكن يمنع من وطئها (١).

وقال شعبة: نا حماد بن أبي سليمان، عن إبراهيم النخعي في ذميةٍ أسلمت تحت ذمي، فقال: تقرُّ عنده (٢). وبه أفتىٰ حماد بن أبي سليمان.

قلت: ومرادهم أن العصمة باقيةٌ، فتجب لها النفقة والسكني، ولكن لا سبيل له إلى وطئها، كما يقوله الجمهور في أم ولد الذمي إذا أسلمت سواءً، فهذا قول تاسعٌ.

ونحن نذكر مآخذ هذه المذاهب، وما في تلك المآخذ من قوي وضعيف، وما هو الأولى بالصواب.

فأما أصحاب القول الأول \_ وهم الذين يُوقِعون الفرقة بمجرد الإسلام \_ فلا نعلم أحدًا من الصحابة قال به البتة، وما حكاه أبو محمد بن حزم عن عمر وجابر وابن عباس فبحسب ما فهمه من آثارٍ رويت عنهم مطلقة، ونحن

يكون أمرُهما قد رفع إلىٰ السلطان فيفرق بينهما.

<sup>(</sup>۱) «المحلق» (۷/ ۳۱۳).

<sup>(</sup>٢) علقه ابن حزم (٣١٣/٧) عن غُندر عن شعبة به. كما علَّقه عن عبد الرحمن بن مهدي، عن سفيان الثوري، عن منصور بن معتمر والمغيرة بن مِقْسَم، كلاهما عن إبراهيم النخعي.

نذكرها:

قال شعبة: أخبرني أبو إسحاق الشيباني قال: سمعت يزيد بن علقمة أن جددًه وجدَّته كانا نصرانيين، فأسلمت جدته ففرَّق عمر بن الخطاب بينهما (١).

وليس في هذا دليل على تعجُّلِ الفرقة مطلقًا بنفس الإسلام، فلعله لم يكن دخل فيها، أو لعله فرق بعد انقضاء العدة، أو لعلها اختارت الفسخ دون انتظار إسلامه، أو لعل هذا مذهب من يرى أن النكاح باقٍ حتى يفسخ السلطان.

وقد روي عن عمر في هذا آثارٌ تُظَنُّ متعارضةً، ولا تعارض بينها، بل هي موافقةٌ للسنة، فمنها هذا.

ومنها ما تقدم حكايته عنه أنه خيَّر المرأة: إن شاءت أقامتْ عليه، وإن شاءت فارقتْه.

<sup>(</sup>۱) علّقه ابن حزم (۷/ ۳۱٤) عن شعبة به. وأخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (۶/ ۲۱۲) من طريق شعبة به. وأخرجه ابن أبي شيبة (۱۸۲۱۳) عن عبّاد بن العوام عن الشيباني به. وخالف شعبة وعبّادًا عليُّ بن مسهر – كما عند ابن أبي شيبة (۱۸۲۱۱) والبخاري – فرواه عن الشيباني، عن السفّاح بن مطر، عن داود بن كردوس قال: كان رجل من بني تغلب يقال له عبادة بن النعمان بن زرعة، وكان نصرانيًّا، فأسلمت امرأته وأبي أن يسلم، ففرق عمر بينهما. قال ابن حزم: والسفاح، وداود بن كردوس، ويزيد بن علقمة كلهم مجاهيل.

ومنها ما رواه ابن أبي شيبة (١)، عن عبّاد بن العوّام، عن أبي إسحاق الشيباني، عن يزيد بن علقمة أن عُبادة بن النعمان التغلبي كان ناكحًا امرأةً من بني تميم فأسلمت، فقال له عمر بن الخطاب رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ: إما أن تُسلِم وإما أن نَنزعها منك، فأبي، فنزعها عمر رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ.

وقد تمسَّك بها من يرى عرض الإسلام على الثاني، فإن أبى فرِّق بينهما.

وهذه الآثار عن أمير المؤمنين لا تعارضَ بينها، فإن النكاح بالإسلام يصير جائزًا بعد أن كان لازمًا، فيجوز للإمام أن يُعجِّل الفرقة، ويجوز له أن يعرض الإسلام على الثاني، ويجوز إبقاؤه إلى انقضاء العدة، ويجوز للمرأة التربُّصُ به إلى أن يسلم، ولو مكثت سنين، كل هذا جائزٌ لا محذور فيه.

والنكاح له ثلاثة أحوالٍ:

- حال لزوم.

- وحال تحريم وفسخٍ ليس إلا، كمن أسلم وتحته من لا يجوز ابتداء العقد عليها.

- وحال جوازٍ ووقف، وهي مرتبة بين المرتبتين لا يُحكم فيها بلزوم النكاح ولا بانقطاعه بالكلية، وفي هذه الحال تكون الزوجة بائنة من وجه دون وجه.

ولما قدم أبو العاص بن الربيع المدينةَ في زمن الهُدْنة وهو مشركٌ،

<sup>(</sup>١) علَّقه عنه ابن حزم (٧/ ٣١٣)، وهو في «المصنف» (١٨٦١٣) بنحوه.

سألت امرأته زينب بنت رسول الله عَلَيْقِ: هل ينزل في دارها؟ فقال: «إنه روجك، ولكن لا يصل إليك»(١).

فالنكاح في هذه المدة لا يُحكم ببطلانه، ولا بلزومه وبقائه من كل وجه، ولهذا خيَّر أمير المؤمنين المرأة تارةً، وفرَّق تارةً، وعرض الإسلام على الثاني تارةً، فلما أبى فرَّق بينهما. ولم يفرِّق رسول الله على الله على الله الله على الله على أحدهما قبل الآخر أصلًا، ولا في موضع واحدٍ.

قال مالك (٢): قال ابن شهاب: كان بين إسلام صفوان بن أمية وامرأته بنت الوليد بن المغيرة نحوٌ من شهر، أسلمت يوم الفتح، وبقي صفوان حتى شهد حنينًا و الطائف وهو كافرٌ، ثم أسلم، فلم يفرِّق النبي ﷺ بينهما، واستقرَّت عنده امرأته بذلك النكاح.

قال ابن عبد البر (٣): وشهرة هذا الحديث أقوى من إسناده.

وقال الزهري: أسلمت أم حكيمٍ يوم الفتح، وهرب زوجها عكرمة حتى

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم (۳/ ۳۲٦-۳۲۷) وعنه البيهقي (۷/ ۱۸۵) من طريق يونس بن بكير عن ابن إسحاق قال: حدثني يزيد بن رومان، عن عروة، عن عائشة. إسناده حسن إن صحَّ أن ابن إسحاق رواه موصولًا، وإلا فقد أخرجه ابن هشام في «السيرة» (۱/ ۲۵۷) والطبراني في «الكبير» (۲۲/ ٤٣٠) من طريقين عن ابن إسحاق عن يزيد بن رومان مرسلًا.

<sup>(</sup>٢) في «الموطأ» (٥٦٥١-٢٦٥١).

<sup>(</sup>٣) «التمهيد» (١٩/١٢). وتمام كلامه: «لا أعلمه يتصل من وجه صحيح، وهو حديث مشهور معلوم عند أهل السير، وابن شهاب إمامها، وشهرة هذا الحديث...».

أتىٰ اليمن، فارتحلت حتىٰ قَدِمت عليه اليمنَ، فدعته إلىٰ الإسلام، فأسلم وقَدِمَ فبايع النبي عَلَيْهُ فثبتا علىٰ نكاحهما (١).

وقال ابن شبرمة: كان الناس على عهد رسول الله على يسلم الرجل قبل المرأة، والمرأة قبل الرجل، فأيهما أسلم قبل انقضاء عدة المرأة فهي امرأته، فإن أسلم بعد العدة فلا نكاح بينهما (٢).

وأسلم أبو سفيان عام الفتح قبل دخول النبي عَلَيْ مكة، ولم تُسلِم امرأته هند حتى فتح النبي عَلَيْهُ مكة، فثبتا على نكاحهما (٣).

وخرج أبو سفيان بن الحارث وعبد الله بن [أبي] أمية فلقيا النبي عليه عليه علم الفتح بالأبواء، فأسلما قبل نسائهما(٤).

وقد ثبت أن النبي ﷺ ردَّ زينب ابنته علىٰ أبي العاص بالنكاح الأول بعد سنين.

قال أبو داود(٥): حدثنا عبد الله بن محمد النُّفيلي، نا محمد بن سلمة،

<sup>(</sup>۱) أسنده مالك في «الموطأ» (۱۵٦۸)، وعبدُ الرزاق (۱۲٦٤٦) عن معمر، كلاهما عن الزهري مرسلًا.

<sup>(</sup>٢) هذه الفقرة والفقرتان التاليتان في «المغني» (١٠/٩).

<sup>(</sup>٣) انظر قصة إسلام أبي سفيان عند البخاري (٢٨٠).

<sup>(</sup>٤) قصة إسلامهما أخرجها الطبراني في «الكبير» (٢٦٦٤). وانظر «الفتح» (٩/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٥) برقم (٢٢٤٠)، وأخرجه أيضًا أحمد (٢٣٦٦) والترمذي (١١٤٣) وابن ماجه (٥) برقم (٢٠٠٩) والحاكم (٣/ ٢٣٧) وغيرهم من طرق عن ابن إسحاق به. وقد ورد تصريح

عن محمد بن إسحاق، عن داود بن الحُصَين، عن عكرمة، عن ابن عباس أن رسول الله على أبي العاص بالنكاح الأول، لم يُحدِث شيئًا. وفي لفظ له: بعد ست سنين. وفي لفظ: بعد سنتين.

قال شيخ الإسلام (١): هذا هو الثابت عند أهل العلم بالحديث، والذي روي أنه جدَّد النكاح ضعيف (٢).

قال: وكذلك كانت المرأة تُسلِم، ثم يسلم زوجها بعد مدّة (٣)، والنكاح بحاله، مثل أم الفضل امرأة العباس بن عبد المطلب، فإنها أسلمت قبل العباس بمدة. قال عبد الله بن عباس: كنت أنا وأمي ممن عذرَ الله بقوله: ﴿إِلَّا أَلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالْوِلْدَنِ ﴾ [النساء: ٩٧](٤).

ابن إسحاق بالتحديث عند أحمد والترمذي والحاكم. قال الترمذي: «هذا حديث ليس بإسناده بأس، ولكن لا نعرف وجه هذا الحديث، ولعله قد جاء هذا من قبل داود بن حصين من قِبَل حفظه». وداود متكلَّم في روايته عن عكرمة، حتى قال ابن المديني وأبو داود: أحاديثه عن عكرمة مناكير، ولكن هذا الحديث أجود وأصح مما يخالفه كما نصَّ عليه الأئمة (وستأتي أقوالهم قريبًا)، وله شواهد مرسلة عن عددٍ من التابعين تعضده. انظر: «أنيس الساري» (٣٠٠١).

<sup>(</sup>۱) لم أجد نصَّ كلامه الطويل الذي نقله المؤلف هنا. وأشار إليه في «منهاج السنة» (۸/ ۲۶۲). وانظر: «الفروع» (۸/ ۳۰۱)، و«الاختيارات» للبعلي (ص ٣٢٥).

<sup>(</sup>٢) سيأتي ذكر الحديث وتخريجه قريبًا.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «بعدها» خلاف الأصل.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٤٥٨٨).

ولما فُتح مكة أسلم نساء الطلقاء، وتأخّر إسلامُ جماعةٍ منهم – مثل صفوان بن أمية وعكرمة بن أبي جهل وغيرهما – الشهرين والثلاثة وأكثر، ولم يذكر النبي عَلَيْكَ فرقًا بين ما قبل انقضاء العدة وما بعدها. وقد أفتى على بن أبي طالب رَضَوَلْتَكُ عَنْهُ بأنها تُردُّ إليه، وإن طال الزمان.

وعكرمة بن أبي جهل قدم على النبي على المدينة بعد رجوعه من حصار الطائف، وقَسْم غنائم حنين (١) في ذي القعدة، وكان فتح مكة في رمضان، فهذا نحو ثلاثة أشهر يمكن انقضاء العدة فيها وفيما دونها، فأبقاه على نكاحه، ولم يسأل امرأته هل انقضت عدتك أم لا؟ ولا سأل عن ذلك امرأة واحدة، مع أن كثيرًا منهن أسلم بعد مدة يجوز انقضاء العدة فيها.

وصفوان بن أمية شهد مع النبي عَلَيْ حنينًا وهو مشركٌ، وشهد معه الطائف كذلك إلى أن قُسِم غنائم حنينٍ بعد الفتح بقريبٍ من شهرين، فإن مكة فتحت لعشر بقين من رمضان، وغنائم حنين قُسِمت في ذي القعدة، ويجوز انقضاء العدة في مثل هذه المدة.

قال: وبالجملة، فتجديد ردِّ المرأة على زوجها بانقضاء العدة لو كان هو شرعه الذي جاء به لكان هذا مما يجب بيانه للناس من قبل ذلك الوقت، فإنهم أحوجُ ما كانوا إلى بيانه. وهذا كله \_ مع حديث زينب \_ يدلُّ على أن المرأة إذا أسلمت وامتنع زوجها من الإسلام فلها أن تتربَّص وتنتظر إسلامه. فإذا اختارت أن تقيم منتظرةً لإسلامه، فإذا أسلم أقامت معه = فلها ذلك، كما

<sup>(</sup>١) في الأصل: «خيبر» تصحيف.

كان النساء يفعلن في عهد النبي عَلَيْ كزينب ابنته وغيرها، ولكن لا تُمكِّنه من وطئها، ولا حكمَ له عليها ولا نفقة ولا قسم، والأمر في ذلك إليها لا إليه، فليس هو في هذه الحال زوجًا مالكًا لعصمتها من كل وجه، ولا يحتاج إذا أسلم إلى ابتداء عقدٍ يحتاج فيه إلى ولي وشهودٍ ومهرٍ وعقدٍ، بل إسلامه بمنزلة قبوله للنكاح، وانتظارها بمنزلة الإيجاب.

وسرُّ المسألة أن العقد في هذه المدة جائزٌ لا لازمٌ، ولا محذورَ في ذلك، ولا ضررَ على الزوجة فيه، ولا يناقض ذلك شيئًا من قواعد الشرع.

وأما الرجل إذا أسلم، وامتنعت المشركة أن تُسلم، فإمساكه لها يضرُّ بها، ولا مصلحة لها فيه، فإنه إذا لم يقم لها بما تستحقه كان ظالمًا، فلهذا قال تعالى: ﴿وَلَا تُمَسِّكُواْ بِعِصَمِ اللَّكَوَافِرِ ﴾ [الممتحنة: ١٠]، فنهى الرجال أن يستديموا نكاح الكافرة، فإذا أسلم الرجل أُمِرتْ امرأته بالإسلام، فإن لم تُسلِم فرق بينهما.

قال شيخنا: وقد يقال: بل هذا النهي للرجال ثابتٌ في حقّ النساء، ويقال: إن قضية زينب منسوخةٌ، فإنها كانت قبل نزول آية التحريم لنكاح المشركات، وهذا مما قاله طائفةٌ منهم محمد بن الحسن.

قلت: وهذا قاله غير واحدٍ من العلماء. قال أبو محمد بن حزم (١): أما خبر زينب فصحيح، ولا حجة فيه، لأن إسلام أبي العاص كان قبل الحديبية،

<sup>(</sup>۱) «المحلي» (۷/ ۳۱٥).

ولم يكن نزلَ بعدُ تحريمُ المسلمة علىٰ المشرك. وكذلك قال البيهقي(١).

قال شيخنا: لكن يقال: فهذه الآية كانت قبل فتح مكة بعد الحديبية، ثم لما فتح مكة ردَّ نساءً كثيرًا على أزواجهن بالنكاح الأول، لم يُحدِث نكاحًا، وقد احتبس أزواجهن عليهن (٢)، ولم يأمر رجلًا واحدًا بتجديد النكاح البتة. ولو وقع ذلك لنُقِل، ولما أهملت الأمة نقْلَه.

قلت: وبهذا يُعلم بطلان ما قاله أبو محمد بن حزم، فإنه قال (٣): ولا سبيلَ إلىٰ خبر صحيح بأن إسلام رجل تقدَّم علىٰ إسلام امرأته، أو تقدَّم إسلامها عليه، وأقرهما على النكاح الأول، فإذْ لا سبيلَ إلىٰ هذا فلا يجوز أن يطلق علىٰ رسول الله عَلَيْ الله الطلاق الكذب والقول بغير علم.

قال (٤): فإن قيل: قد روي أن أبا سفيان أسلم قبل هند، وامرأة صفوان أسلمت قبل صفوان. قلنا: من أين لكم أنهما بقيًا على نكاحهما فلم يجدِّدا عقدًا؟ وهل جاء ذلك قطُّ بإسناد صحيح متصل إلى النبي عَيْقِيَّ أنه عرف ذلك فأقرَّه؟ حاشَ لله من هذا. انتهى كلامه.

<sup>(</sup>۱) كذا قال المؤلف، ولكن كلام البيهقي في «السنن الكبير» (٧/ ١٨٨) و «الخلافيات» (٦/ ١١٨) أنه لم يلبث إلا يسيرًا بعد نزول التحريم حتى أُسر فأُتي به إلى المدينة فأظهر إسلامه، «فلم يكن بين توقُّف نكاحِها على انقضاء العدة وبين إسلامه إلا اليسير»، أي: إنه أسلم قبل أن تنقضي عدَّتها بعد نزول التحريم.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «عليهم» تحريف.

<sup>(</sup>٣) «المحليٰ» (٧/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٤) أي ابن حزم، والكلام متصل بما قبله.

وهذا من أوابده، وإقدامِه على إنكار المعلوم لأهل الحديث والسير بالضرورة. بل من له إلمامٌ بالسنة وأيامِ الإسلام وسيرةِ رسول الله على وكيفية إسلام الصحابة ونسائهم = يعلم علمًا ضروريًّا لا يشكُّ فيه أن النبي على لم يكن يعتبر في بقاء النكاح أن يتلفظ الزوجان بالإسلام تلفظًا واحدًا، لا يتقدم أحدهما على الآخر بحرفٍ ولا يتأخر عنه بحرفٍ، لا قبلَ الفتح ولا بعده إلى أن توفّاه الله عز وجل.

ويَعلم علمًا ضروريًّا أنه لم يفسخْ نكاح أحدٍ سبقَ امرأته بالإسلام أو سبقتْه، ثم أسلم الثاني، لا في العدة ولا بعدها.

وكذلك أيضًا يَعلم أنه لم يُجدِّد نكاحَ أحدٍ سبقتُه امرأته بالإسلام أو سبقها (١)، ثم أسلم الثاني، لا في العدة ولا بعدها.

وكذلك أيضًا يَعلم أنه لم يجدّد نكاح أحدٍ سبقته امرأته أو سبقها بالإسلام، بحيث أحضر الولي والشهود وجدّد العقد والمهر. وتجويز وقوع مثل هذا ـ و لا ينقله بشرٌ على وجه الأرض ـ يفتح بابَ تجويز المحالات، وأنه كان لنا صلاةٌ سادسةٌ ولم ينقلها أحدٌ، وأذانٌ زائدٌ ولم ينقله أحدٌ، ومن هذا النمط، وذلك من أبطل الباطل وأبينِ المحال. فهذه سيرة رسول الله على وأحواله وأحوال أصحابه بين أظهر الأمة تشهد ببطلان ما ذكره، وأن إضافته إليه محضُ الكذب والقول عليه بلا علم.

فإن قيل: فقد روى عمرو بن شعيبِ عن أبيه عن جده أن النبي عَلَيْكَ ردَّ

<sup>(</sup>١) في الأصل: «أو سبقته».

ابنته علىٰ أبي العاص بمهر جديدٍ ونكاحٍ جديدٍ. رواه الترمذي (١). فكيف تقولون: إنه لم يجدِّد لأحدٍ ممن تقدَّم إسلام امرأته نكاحًا؟

قيل: هذا الحديث لا يصح عن رسول الله عَيْكَة ، قاله أئمة الحديث. قال الترمذي (٢): في إسناده مقال.

وقال الإمام أحمد (٣): هذا حديث ضعيف، والحديث الصحيح الذي روي أنه أقرَّها على النكاح الأول. هذا لفظه.

وقال الدارقطني (٤): هذا حديث لا يثبت، والصواب حديث ابن عباس أن النبي على الله وهما بالنكاح الأول.

وقال الترمذي في حديث ابن عباس رَضِوَاللَّهُ عَنْهُما «أنه ردَّها بالنكاح الأول،

<sup>(</sup>۱) برقم (۱۱٤۲)، وأخرجه أيضًا أحمد (۱۹۳۸) وابن ماجه (۲۰۱۰) والدارقطني (۱) برقم (۳۲۲۵) والحاكم (۳ (۳۳۹) ولم يصححه وغيرهم من طرق عن الحجاج بن أرطاة عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده.

<sup>(</sup>٢) عقب الحديث (١١٤٢). وأسند عقب الحديث (١١٤٤) عن يزيد بن هارون أنه ذكر حديث الحجاج هذا وقال: «حديث ابن عباس أجودُ إسنادًا». وبنحوه قول البخاري، وسيأتي.

<sup>(</sup>٣) عقب الحديث (٦٩٣٨) وفيه زيادةً على ما نقل المؤلف: «لم يسمعه الحجاج من عمرو بن شعيب، إنما سمعه من محمد بن عبيد الله العرزمي، والعرزمي لا يسوئ حديثه شيئًا».

<sup>(</sup>٤) في «السنن» عقب الحديث (٣٦٢٥)، وفيه بعد قوله: «هذا حديث لا يثبت»: «وحجاج لا يُحتج به».

فكان إسلامها قبل إسلامه بست سنين، ولم يُحدِث نكاحًا»: هذا حديث حسن، ليس بإسناده بأسٌ.

فإن قيل: الكلام مع من صحَّح هذا الحديث، فإنه حديث مضطربٌ. قد روي أنه كان بين إسلامهما سنتان، وروي ستُّ سنين، ولا يصح واحدٌ من الأمرين، فإن زينب لم تزل مسلمةً من بعث رسول الله ﷺ، وأبو العاص أسلم في السنة السادسة في زمن الهدنة، فبين إسلامه وإسلامها ثمان عشرة سنةً أو ما يزيد عليها، وكذلك رواية من روى سنتين هي غلطٌ قطعًا، فإن زينب لم تبق مشركةً إلى السنة الرابعة من الهجرة، والحديث من رواية ابن إسحاق، وكلام الأئمة فيه معروفٌ.

فالجواب أن يقال: من أين لكم تقدُّم إسلام زينب من أول المبعث، فإنها كانت تحت أبي العاص بن الربيع وهو مشركُ، وأصحُّ ما في تقدُّم إسلامها حديث ابن عباس هذا، وهو يقتضي أنها أسلمت حين هاجر رسول الله عَيْكَةً إلى المدينة. وكذلك قال ابن شهاب: أسلمت زينب وهاجرت بعد هجرة النبي عَيْكَةً، وسيأتي ذكر ذلك.

علىٰ أنه إن (١) كان إسلامها من حين المبعث كما حكىٰ فيه الإجماع أبو محمد بن حزم، فقال (٢): وقد أسلمت زينب في أول مبعث أبيها ﷺ، لا خلاف في ذلك، ثم هاجرت إلىٰ المدينة وزوجها كافرٌ، فكان بين إسلامها

<sup>(</sup>١) «إن» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>۲) «المحلي» (۷/ ۲۱۵).

وإسلامه أزيدُ من ثمان عشرة سنةً، وقد ولدتْ في خلال ذلك عليَّ بن أبي العاص.

وهذا الذي قاله أبو محمد هو الحق، وأنها لم تزل مسلمةً من حين بعث رسول الله على ويمكن التوقيت بالسنتين أو بالست كان بين إسلامه وظهور إسلامها وإعلانه بالهجرة، فإن نساء المؤمنات كن يَستخفينَ من أزواجهن بالإسلام في مكة، فلما هاجر رسول الله على أظهر من هاجر معه منهن إسلامها، وزينب هاجرت بعد رسول الله على وبعد وقعة بدر، فكان بين ظهور إسلامها بهجرتها وإسلام أبي العاص سنتان. وأما الست سنين فهي بين ظهور الإسلام العام بالهجرة وإسلام أبي العاص.

علىٰ أن عبد الرزاق<sup>(۱)</sup> قد ذكر عن ابن جريج، عن رجل، عن ابن شهابِ قال: أسلمت زينب بنت رسول الله على وهاجرت بعد النبي على في شهابِ قال: أسلمت زينب بنت رسول الله على وهاجرت بعد النبي على في الهجرة الأولىٰ، وزوجها أبو العاص بن الربيع بمكة مشركٌ، ثم شهد أبو العاص بدرًا مشركًا، فأسِر ففَدىٰ وكان موسرًا، ثم شهد أحدًا مشركًا، ورجع إلىٰ مكة ومكث بها ما شاء الله، ثم خرج إلىٰ الشام تاجرًا فأسِر بطريق الشام، أسره نفرٌ من الأنصار، فدخلت زينب علىٰ النبي على النبي على فقالت: إن المسلمين يُجِير عليهم أدناهم، فقال: «وما ذاك يا زينب؟»، فقالت: أجرتُ أبا العاص،

<sup>(</sup>۱) برقم (۱۲٦٤٩)، وسنده ظاهر الانقطاع مع جهالة أحد رواته. وفي بعض متنه نكارة، وهو قوله: «ثم لم يُجِزْ جوارَ امرأةٍ بعدها»، فقد صحَّ أنه ﷺ أجاز جوار أم هانئ يوم الفتح.

فقال: «قد أجزتُ جِوارَكِ»، ثم لم يُجِزْ جِوارَ امرأةٍ بعدها، ثم أسلما (١)، فكانا على نكاحهما. وكان عمر خطبها إلى النبي را فلا النبي وقلي ذلك، فقالت: أبو العاص يا رسول الله حيثُ علمتَ، وقد كان نِعَم الصهر، فإن رأيتَ أن تنتظره، فسكت النبي را في عند ذلك.

قلت: قوله: «ثم أسلما» أي اجتمعًا على الإسلام، وإلا فزينب أسلمت قبله قطعًا، وهاجرت بعد بدر قطعًا كما في «المسند» و «السنن» (٢) من حديث عائشة رَضَالِللهُ عَنْهُا قالت: لما بَعثَ أهل مكة في فداء أسراهم بَعثتْ زينب في فداء أبي العاص بمال، وبَعثتْ فيه بقلادة لها كانت عند خديجة أدخلَتْها بها على أبي العاص. قالت: فلما رآها رسول الله عَلَيْ رقَّ لها رقَّة شديدةً، وقال: «إن رأيتم أن تُطلِقوا لها أسيرَها وتردُّوا عليها الذي لها»، قالوا: نعم. وكان رسول الله عَلَيْ أخذ عليه أو وعده أن يُخلي سبيل زينبَ إليه، فبعث رسول الله عَلَيْ زيد بن حارثة ورجلًا من الأنصار، فقال: «كونا ببطن يَأْجَجَ (٣) حتى تمرَّ

<sup>(</sup>۱) كذا، وعليه شرح المؤلف الآتي. والظاهر أنه تصحيف في النسخة التي اعتمدها المؤلف، فإن الذي في جميع طبعات «المصنف»: «أسلم» بالإفراد، وكذا فيما اطلعت عليه من النسخ الخطية، وكذا نقله ابن عبد البر في «الاستذكار» (٢١٨/١٦). وهو مقتضىٰ السياق، ففي أول الحديث: «أسلمت زينب...».

<sup>(</sup>٢) «مسند أحمد» (٢٦٣٦٢) و«سنن أبي داود» (٢٦٩٢) واللفظ له، وأخرجه أيضًا الطبراني في «الكبير» (٢٢/ ٤٢٧) والحاكم (٣/ ٢٣) بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٣) يأجج: وادٍ ينصبُّ من مطلع الشمس إلى مكة، قريب منها. انظر: «معجم ما استعجم» (٢/ ١٣٨٥). وهو على ثمانية أميال من مكة كان ينزله عبد الله بن الزبير.

بكما زينب، فتَصْحَباها حتى تَأْتِيا بها».

وأما تعلُّقكم على محمد بن إسحاق<sup>(۱)</sup> فتعلُّقٌ ضعيفٌ، وقد صحَّح الأئمة حديثَه هذا، وبيَّنُوا أنه أولى بالصحة من حديث عمرو بن شعيب أنه ردَّها بنكاح جديد، وأن ذلك لا يثبت، كما تقدم حكاية كلامهم. وثناء الأئمة على ابن إسحاق وشهادتهم له بالإمامة والحفظ والصدق أضعافُ أضعافِ القدح فيه.

وقد أجيب عن حديث زينب رَضَحُالِلَّهُ عَنْهَا بأجوبةٍ كلها ضعيفةٌ أو فاسدةٌ، ونحن نذكرها.

قال أبو عمر (٢): إن صحَّ حديث ابن عباس هذا، فلا يخلو من أحد وجهين: إما أنها لم تَحِضْ ثلاث حِيَضِ حتىٰ أسلم زوجها، وإما أن الأمر فيها منسوخٌ بقوله تعالىٰ: ﴿وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَالِكَ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، يعني في عدتهن، وهذا ما لا خلافَ فيه بين العلماء: أنه عنىٰ به العدة.

وقال ابن شهابِ في قصة زينب هذه: كان هذا قبل أن تنزل الفرائض (٣).

<sup>(</sup>١) أي: في حديثه عن داود بن الحصين، عن عكرمة، عن ابن عباس أن رسول الله على الله الله على أبي العاص بالنكاح الأول.

<sup>(</sup>۲) «الاستذكار» (۱٦/ ۲۲۷، ۲۲۸).

<sup>(</sup>٣) أسنده الطحاوي في «معاني الآثار» (٣/ ٢٦٠) من طريق سفيان بن الحسين عن الزهري به. وسفيان بن الحسين ثقة إلا في روايته عن الزهري، فإنه ليس بالقوي فيه.

وقال قتادة: كان هذا قبل أن تنزل سورة براءة بقطع العهود بين المسلمين والمشركين<sup>(۱)</sup>.

وقد روى عمرو بن شعيبٍ عن أبيه عن جده أن النبي عَيَالِيُ ردَّ ابنته إلىٰ أبي العاص بن الربيع بنكاحٍ جديدٍ. وإذا كان هذا سقطَ القول في قصة زينب.

وكذلك قال الشعبي - مع علمه بالمغازي -: إن النبي عَلَيْهُ لم يردَّ زينب إلى أبي العاص إلا بنكاحٍ جديدٍ (٢). ولا خلاف بين العلماء في الكافرة تُسلم، ويأبئ زوجها من (٣) الإسلام حتى تنقضي عدتها، أنه لا سبيل له عليها إلا بنكاحٍ جديدٍ.

وهذا كله يتبين به أن قول ابن عباس رَضَالَلَهُ عَنْهُا: «ردَّها علىٰ النكاح الأول» أنه أراد به علىٰ مثل الصداق الأول إن صحَّ، وحديث عمرو بن

<sup>(</sup>١) أسنده الطحاوي في «معاني الآثار» (٣/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>٢) أسنده الطحاوي في «معاني الآثار» (٣/ ٢٥٦) من طريق يحيى الحماني عن حفص بن غياث، عن داود بن أبي هند عنه. وفيه وصف الطحاوي للشعبي بقوله: «مع علمه بمغازي رسول الله عليه الله عليه الناء فالظاهر أن ابن عبد البر صادر عنه.

وفي صحَّة هذا القول عن الشعبي نظر، وذلك لضعف يحيى الحماني، ولأن سعيد بن منصور روئ في «سننه» (٢١٠٧) عن هشيم عن داود عنه أن النبي عَلَيْهُ «ردَّها عليه بالنكاح الأول». هذا إسناد صحيح على رسم مسلم. وكذلك أخرج عبد الرزاق (١٢٦٤٠) من طريق جابر الجعفي، وابن سعد في «الطبقات» (١٠/٣٣) من طريق إسماعيل بن أبي خالد، كلاهما (جابر وإسماعيل) عن الشعبي بنحوه.

<sup>(</sup>٣) «من» ساقطة من المطبوع، وهي ثابتة في الأصل و «الاستذكار».

شعيب عندنا صحيح. انتهى كلامه(١).

قلت (٢): أما كونها لم تَحِضْ في تلك السنين الست إلا ثلاث حِيضٍ، فهذا مع أنه في غاية البعد، وخلاف ما طبع الله عليه النساء، فمثله لو وقع لَنُقِل، ولم ينقل ذلك أحدٌ، ولم يحدّ النبي ﷺ بقاء النكاح بمدة العدة حتى يقال: لعل عدتها تأخرت، فلا التحديدُ بالثلاث حيضٍ ثابتٌ، ولا تأخّرُها ست سنين معتادٌ.

وأما ادعاء نسخ الحديث فأبعدُ وأبعدُ، فإن شروط النسخ منتفيةٌ، وهي وجود المعارض ومقاومته وتأخُّره، فأين معكم واحدٌ من هذه الثلاثة؟

وأعجب من هذا دعوى أن يكون الناسخ قوله تعالى: ﴿وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ [البقرة: ٢٢٦]، فإن هذا في المطلَّقات الرجعيات بنص القرآن واتفاق الأمة. ولم يقل أحدٌ: إن إسلام المرأة طلقةٌ رجعيةٌ يكون بعلُها أحقَّ بردها في عدتها، والذين يحكمون بالفرقة بعد انقضاء العدة لا يوقعونها من حين الإسلام، بخلاف الطلاق فإنه ينفُذ من حين التطليق، ويكون للزوج الرجعةُ في زمن العدة.

وأما قول الزهري: إن هذا كان قبل أن تنزل الفرائض، فكأنه أراد أن الحديث منسوخٌ. فيقال: وأين الناسخ له (٣) من كتاب الله أو سنة رسوله؟ فإن

<sup>(</sup>١) أي كلام ابن عبد البر في «الاستذكار».

<sup>(</sup>٢) من هنا مناقشة المؤلف لكلام ابن عبد البر.

<sup>(</sup>٣) «له» ساقطة من المطبوع.

قال: الناسخ له قوله تعالى: ﴿ لَا هُنَّ حِلُّ لَهُمْ وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ ﴾ [الممتحنة: ١٠]، فيقال: هذه الآية نزلت في قصة صلح الحديبية باتفاق الناس، وردُّ زينب على أبي العاص كان بعد ذلك لما قدم من الشام في زمن الهدنة، ولهذا قال النبي عَلَيْ لزينب: «أكرمي مَثُواه، ولكن لا يصلُ إليك»، امتثالًا لقوله تعالى: ﴿ لَا هُنَّ حِلُّ لَهُمْ وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ ﴾. ثم ذهب أبو العاص إلى مكة، فردَّ الودائع والأمانات التي كانت عنده، ثم جاء فأسلم، فردَّها عليه بالنكاح الأول.

وقوله: «إن ذلك كان قبلَ أن تنزل الفرائض» لم يُرِد به فرائض الإسلام، فابن شهابٍ أعلم وأجلُّ من أن يريد ذلك، والظاهر أنه إنما أراد فريضة تحريم نكاح المشرك والمشركة.

وأقصى ما يقال: أن ردَّ زينب على أبي العاص ونزول آية التحريم كانا في زمن الهدنة، فمن أين يُعلم تأخُّر نزول الآية عن قصة الزوجين لتكون ناسخةً لها؟ ولا يمكن دعوى النسخ بالاحتمال.

وأما قول قتادة: كان هذا قبل أن تنزل سورة براءة بقطع العهود بين المسلمين والمشركين = فلا ريب أنه كان قبل نزول براءة، ولكن أين في سورة براءة ما يدل على إبطال ما مضت به سنة رسول الله على من حين بُعِث إلى أن توفّاه الله تعالى من عدم التفريق بين الرجل والمرأة، إذا سبق أحدهما بالإسلام؟ والعهود التي نبذها رسول الله على إلى المشركين هي عهود الصلح التي كانت بينه وبينهم، فهي براءة من العقد والعهد الذي كان بينه وبينهم، ولا تعرُّضَ فيها للنكاح بوجه من الوجوه. وقد أكد الله سبحانه وبينهم، ولا تعرُّضَ فيها للنكاح بوجه من الوجوه. وقد أكد الله سبحانه

البراءة بين المسلمين والكفار قبل ذلك في سورة الممتحنة وغيرها، ولكن هذا لا يناقض تربُّصَ المرأة بنكاحها إسلام زوجها، فإن أسلم كانت امرأته وإلا فهي بريئةٌ منه.

وأما قوله: «وقد روى عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أنه ردَّها بنكاحٍ جديدٍ»، فلو وصل إلى عمرو لكان حجةً، فإنا لا ندفع حديث عمرو بن شعيبٍ، ولكن دون الوصول إليه مفاوزُ مُجدِبةٌ معطشةٌ لا تُسلك، فلا يُعارَض بحديثه الحديثُ الذي شهد الأئمة بصحته.

وأما قول الشعبي: "إن النبي عَلَيْ لم يردَّها إلا بنكاحٍ جديدٍ"، فهذا إن صح عن الشعبي (١) فإن كان قاله برأيه فلا حجة فيه، وإن كان قاله رواية فهو منقطعٌ لا تقوم به حجةٌ، فبينَ الشعبي وبين رسول الله عَلَيْ مفازةٌ لا يُدرئ حالها.

وأما قوله: لا خلافَ بين العلماء في الكافرة تُسلم، ويأبي زوجها من (٢) الإسلام حتى تنقضي عدتها، أنه لا سبيل له عليها إلا بنكاح جديد (٣) = فهذا قاله أبو عمر رحمه الله تعالى بحسب ما بلغه، وإلا فقد ذكرنا في المسألة (٤) مذاهب تسعة ، وذكرنا مذهب عليّ، ولا يُحفَظ اعتبار العدّة عن صاحبٍ

<sup>(</sup>١) وقد بينًا أنه لا يصح، يل الصحيح عنه خلافه.

<sup>(</sup>٢) «من» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٣) «جديد» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٤) في المطبوع: «المسلمة» تحريف.

واحد البتة، وأرفع ما فيه قول الزهري الذي رواه مالك عنه في «الموطأ»(١)، ولفظه: أن أم حكيم بنت الحارث بن هشام أسلمت يوم الفتح بمكة، وهرب زوجُها عكرمة بن أبي جهل من الإسلام حتى قدِم اليمن، فارتحلت أم حكيم حتى قدِم اليمن على زوجها باليمن، ودَعتْه إلى الإسلام فأسلم، وقدِم على رسول الله على فايعه، فثبتا على نكاحهما ذلك.

قال ابن شهاب: ولم يبلغنا أن امرأة هاجرت إلى الله وإلى رسوله، وزوجها كافرٌ مقيمٌ بدار الكفر، إلا فرَّقَت هجرتُها بينها وبين زوجها، إلا أن يقْدَم زوجُها مهاجرًا قبل أن تنقضي عدَّتُها. وأنه لم يبلغنا أن امرأة فُرِّق بينها وبين زوجها إذا قَدِم وهي في عدَّتها (٢). فلا يُعرف في اعتبار العدة غيرُ هذا الأثر.

وأما قوله: «إنه ردَّها علىٰ النكاح الأول، أي: علىٰ مثل الصَّداق الأول»، فلا يخفىٰ ضعفه وفساده، وأنه عكس المفهوم من لفظ الحديث، وقولُه: «لم يُحدِثْ شيئًا» يأباه. ونحن نذكر ألفاظ الحديث لنبيِّن أنها لا تحتمل ذلك:

فَفِي «المسند» و «السنن » (٣) من حديث ابن عباس رَضِّ اللَّهُ عَنْهُمَا أن النبي

<sup>(</sup>۱) رقم (۱۵۲۸).

<sup>(</sup>٢) رواه مالك في «الموطأ» برواية يحيى الليثي (١٥٦٧) دون الجملة الأخيرة، فهي في «الموطأ» برواية ابن بكير (ق ٢٦٥ - نسخة جامعة اسطنبول). ومن طريق ابن بُكير عن مالك أخرجه البيهقي في «السنن» (٧/ ١٨٧) و «الخلافيات» (٦/ ١١٠). وأسنده عبد الرزاق (١٢٦٤٦) عن معمر عن ابن شهاب بنحوه.

<sup>(</sup>٣) «مسند أحمد» (١٨٧٦) و «سنن أبو داود» (٢٢٤٠)، وقد سبق تخريجه موسَّعًا.

عَلَيْكُ ردَّ ابنته زينب على زوجها أبي العاص بن الربيع بالنكاح الأول، لم يُحدِث شيئًا.

وفي لفظ(١): بنكاحها الأول لم يُحدِث صداقًا.

وفي لفظ (٢): لم يُحدِث (٣) شهادةً ولا صداقًا.

وفي لفظ (٤): لم يُحدِث نكاحًا.

فهذا كله صريحٌ في أنه بقَّاهما على نفس النكاح الأول، لا يحتمل الحديث غير ذلك.

وأما قوله: فحديث عمرو بن شعيبٍ عندنا صحيح = فنعم إذا وُصِل إليه بسندٍ صحيح، وهذا منتفٍ في هذا الحديث كما تقدَّم.

قال الترمذي في كتاب «العلل»(٥): سألت عنه محمد بن إسماعيل البخاري، فقال: حديث ابن عباس أصحُّ في هذا الباب من حديث عمرو بن شعيبٍ.

<sup>(</sup>١) لأحمد (٣٢٩٠) والحاكم (٤/٢٤).

<sup>(</sup>٢) لأحمد (٢٢٣٦).

<sup>(</sup>٣) «لم يحدث» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٤) للترمذي (١١٤٣).

<sup>(</sup>٥) «العلل الكبير» بترتيب أبي طالب القاضي (ص١٦٧). والمؤلف صادر عن «الخلافيات» للبيهقي (٦/ ١١٣).

وذكر أبو عبيد (١) عن يحيى بن سعيد القطّان أن حجاج بن أرطاة \_ وهو راويه عن عمرو بن شعيب \_ لم يسمعه من عمرو، وأنه من حديث محمد بن عبيد الله العَرْزمي عن عمرو.

قال البيهقي (٢): فهذا الحديث لا يَعْبأ به أحدٌ يدري ما الحديث.

قال: والذي ذكره بعض الناس في الجمع بين حديث عبد الله بن عمرو وحديث ابن عباس، بأن قال: علم عبد الله بن عمرو بتحريم الله سبحانه رجوع المؤمنات إلى الكفار، فلم يكن ذلك عنده إلا بنكاح جديد. وأما ابن عباس فلم يعلم بتحريم الله عز وجل المؤمنات على الكفار حتى علم برد وينب على أبي العاص فقال: ردّها بالنكاح الأول؛ لأنه لم يكن بينهما عنده فسخُ نكاح.

قال البيهقي (٣): وليس هذا بجمع صحيح، وما هو إلا سوء ظن الصحابة، حيث نسبَهم إلى المجازفة برواية الحديث على ما وقع لهم من غير سماع. وحديث عبد الله بن عمرو لم يُثنِته الحفّاظ على ما قدّمنا ذكره، وابن عباس لم يقل: «ردّها عليه بالنكاح الأول، ولم يُحدِث شيئًا» إلا بعد إحاطة العلم به بنفسه أو عمن يثق به، وكيف يشتبه على مثله نزول الآية في

<sup>(</sup>١) كما في «الخلافيات» (٦/ ١١٣) و «السنن الكبير» (٧/ ١٨٨)، ولم أجده في كتب أبي عُبيد المطبوعة.

<sup>(</sup>٢) في «الخلافيات» (٦/ ١١٤).

<sup>(</sup>٣) في «الخلافيات» (٦/ ١١٤ – ١١٥).

الممتحنة قبل ردِّ النبي عَلَيْ ابنته على أبي العاص؟ وإن اشتبه ذلك عليه في وقت نزولها لم يشتبه على مثله الخبر بعد وفاة النبي عَلَيْهُ، وقد علم منازلَ القرآن وتأويله، هذا بعيدٌ لا يجوز الحمل عليه. انتهىٰ كلامه.

قال أصحاب هذا القول: ثم نقول: دعونا من هذا كله، وهَبْ أنه صحَّ لكم جميع ما ذكرتم في قصة زينب، فمن أين لكم أن المُراعىٰ في أمر أبي العاص وأمرِ هندٍ وامرأة صفوان وأم حكيم وسائرِ من أسلم إنما هو العدّة؟ ومَن أخبركم بهذا، وليس في شيء من الأحاديث الصحاح ولا الحسان ذكرُ عدّةٍ في ذلك، ولا دليلَ عليها أصلًا من كتاب الله ولا سنة رسوله ولا إجماع الصحابة؟

قالوا: ولا عدَّة في دين الله إلا في طلاقٍ أو خلع أو وفاةٍ أو عتق تحت عبدٍ أو حرِّ، فمن أين جئتمونا بهذه العدة، وجعلتموها حدًّا فاصلًا بين الزوج المالك للعصمة وغيره؟

## فصل

قال المعجّلون للفرقة: قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا جَاءَكُمُ اللّهُ أَعُلَمُ بِإِيمَنِهِنَ فَإِنَ عَامَتُحِنُوهُنَ اللّهُ أَعُلَمُ بِإِيمَنِهِنَ فَإِنَ عَلِمْتُمُوهُنَ مُؤْمِنَتِ فَلَا تَرْجِعُوهُنَ إِلَى الْكُفّارِ لَا هُنَ حِلّ لَّهُمْ وَلَا هُمْ عَلِمْتُمُوهُنَ مُؤْمِنَتِ فَلَا تَرْجِعُوهُنَ إِلَى الْكُفّارِ لَا هُنَ حِلّ لَّهُمْ وَلَا هُمَ عَلَمْ مُولَا هُمَ عَلَيْكُمُ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَا يَحِلُونَ لَهُ نَ أَوْءَاتُوهُم مَّا أَنفَقُواْ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَا عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَا عَلَيْتُهُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ أَن تَنكِحُوهُنَ وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصِمِ الْلَكَوَافِرِ وَسُعَلُواْ مَا أَنفَقُتُمُ وَلَيْتُهُمُ وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصِمِ اللّهِ يَعْمُ بَيْنَكُمْ وَاللّهُ عَلِيمً وَلَكُهُ عَلِيمًا وَلَيْتُهُمُ وَاللّهُ عَلِيمً عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلِيمًا وَلَكُمْ وَاللّهُ عَلِيمًا وَلَكُمْ مَنْ اللّهِ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلِيمًا وَاللّهُ عَلَيمًا وَاللّهُ عَلِيمًا وَاللّهُ عَلَيمًا وَاللّهُ عَلَيمًا وَاللّهُ عَلَيمًا اللّهِ عَلَيْ يَعْمُ بَيْنَكُمْ وَاللّهُ عَلِيمًا وَاللّهُ عَلِيمًا وَاللّهُ عَلَيمًا وَاللّهُ عَلَيمًا وَاللّهُ عَلَيمًا وَاللّهُ عَلَيمًا وَاللّهُ عَلَيمًا وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيمًا إِللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيمًا وَاللّهُ عَلَيمًا وَاللّهُ عَلَيمًا وَاللّهُ عَلَيْمً وَاللّهُ عَلَيْمًا وَاللّهُ عَلَيمًا لَا لَهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمِ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّه

قالوا: فهذا حكم الله الذي لا يحلُّ لأحدِ أن يخرج عنه، وقد حرَّم فيه رجوع المؤمنة إلى الكافر، وصرَّح سبحانه بإباحة نكاحها، ولو كانت في عصمة الزوج حتى يُسلم في العدة أو بعدها لم يجزُ نكاحها، لا سيما والمهاجرة تُستبرأ بحيضةٍ، وهذا صريحٌ في انقطاع العصمة بالهجرة.

وقوله: ﴿وَلَا تُمَسِّكُواْ بِعِصَمِ الْكَوَافِرِ ﴾ صريحٌ في أن المسلم مأمورٌ أن لا يُمسِك عصمة امرأته إذا لم تُسلم، فصحَّ أن ساعة وقوع الإسلام منه تنقطع عصمة الكافرة منه.

وقوله تعالىٰ: ﴿لَا هُنَّ حِلُّ لَّهُمْ وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ ﴾، صريحٌ في تحريم أحدهما علىٰ الآخر في كل وقت. فهذه أربعة أدلةٍ من الآية، ودَعُونا من تلك المنقطعات والمراسيل والآثار المختلفة، ففي كتاب الله الشفاء والعصمة.

قال الآخرون: مرحبًا وأهلًا وسهلًا بكتاب الله، وسمعًا وطاعةً لقول ربنا، ولكن تأولتم الآية على غير تأويلها، ووضعتموها على غير مواضعها، وليس فيها ما يقتضي تعجيل الفرقة إذا سبق أحدهما الآخر بألفٍ أو ها(١)، ولا فهم هذا منها أحدٌ قطُّ من أصحاب رسول الله ﷺ ولا من التابعين، ولا يدلُّ على ما ذهبتم إليه أصلًا.

أما قوله تعالىٰ: ﴿فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى أَلْكُفِّارٍ ﴾ فإنما يدلُّ علىٰ النهي عن ردِّ النساء المهاجرات إلىٰ الله ورسوله إلىٰ الكفار، فأين في هذا ما يقتضي أنها

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، ولعل المقصود: «بالإسلام أو الهجرة». وفي المطبوع: «بإلغائها»، ولا يناسب السياق.

لا تنتظر زوجها حتى يصير مسلمًا مهاجرًا إلى الله ورسوله، ثم تُرَدُّ إليه؟ ولقد أبعد النجعة كلَّ الإبعاد مَن فهم هذا من الآية.

وكذلك قوله: ﴿لَا هُنَّ حِلُّ لَهُمْ وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ ﴾ إنما فيه إثبات التحريم بين المسلمين والكفار، وأن أحدهما لا يحلُّ للآخر، وليس فيه أن أحدهما لا يتربَّص بصاحبه للإسلام فيحلُّ له إذا أسلما.

وأما قوله: ﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَّ إِذَآ ءَاتَيْتُمُوهُنَّ الْجُورَهُنَّ فَهذا خطاب للمسلمين ورفعٌ للحرج عنهم أن ينكحوا المؤمنات المهاجرات إذا بِنَّ من أزواجهن وتخلَّين منهم، وهذا إنما يكون بعد انقضاء عدة المرأة واختيارها لنفسها. ولا ريبَ أن المرأة إذا انقضت عدتها تُخيَّر بين أن تتزوج من شاءت وبين أن تقيم حتىٰ يسلم زوجها، فترجع إليه إما بالعقد الأول علىٰ ما نصرناه، وإما بعقد جديدٍ علىٰ قول من يرئ انفساخَ النكاح بمجرد انقضاء العدة.

فلو أنا قلنا: إن المرأة تبقى محبوسة على الزوج، لا نُمكِّنها أن تتزوج بعد انقضاء العدة، شاءت أم أبت = لكان في الآية حجة علينا، ونحن لم نقل ذلك ولا غيرنا من أهل الإسلام، بل هي أحقُّ بنفسها، إن شاءت تزوَّجتْ وإن شاءت تربَّصتْ.

فأما قوله تعالى: ﴿وَلَا تُمَسِّكُواْ بِعِصَمِ الْكَوَافِرِ ﴾ فإنما تضمَّن النهي عن استدامة نكاح المشركة والتمسك بها وهي مقيمةٌ على شركها وكفرها، وليس فيه النهي عن الانتظار بها أن تُسلم ثم يمسك بعصمتها.

فإن قيل: فهو في التربص ممسكٌ بعصمتها، قلنا: ليس كذلك، بل هي

متمكنةٌ بعد انقضاء عدتها من مفارقتِه والتزوُّجِ بغيره، ولو كانت العصمة بيده لما أمكنها ذلك.

وأيضًا فالآية إنما دلَّت على أن الرجل إذا أسلم ولم تسلم المرأة، أنه لا يُمسكها بل يفارقها، فإذا أسلمت بعده فله أن يمسك بعصمتها، وهو إنما أمسك بعصمة مسلمةٍ لا كافرةٍ.

وأيضًا فإن تحريم النساء المشركات على المؤمنين لم يُستفَد بهذه الآية، بل كان ثابتًا قبل ذلك بقوله: ﴿ وَلَا تَنكِحُواْ الْمُشْرِكَاتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَّ ﴾ [البقرة: ٢١٩]، وإنما اقتضت هذه الآية حكمه سبحانه بين المؤمنين والكفار في النساء اللاتي يرتددن إلى الكفار واللاتي يهاجرن إلىٰ المسلمين، فإن الشرط كان قد وقع علىٰ أنَّ من شاء أن يدخل في دين رسول الله ﷺ وعهده دخل، ومن شاء أن يدخل في دين قريش وعهدهم دخل، فهاجر نسوةٌ اخترن الإسلام، وارتدَّ نسوةٌ اخترن الشرك، فحكَمَ الله أحسنَ حكم بين الفريقين في هذه الآية، ونهى المسلمين فيها أن يمسكوا بعصمة المرأة التي اختارت الكفر والشرك، فإن ذلك منع لها من التزوج بمن شاءت وهي في عصمة المسلم، والعهد اقتضي أن من جاء من المسلمين رجالهم ونسائهم إلىٰ الكفار يقرُّ علىٰ ذلك، ومن جاء من الكفار إلى المسلمين يُرَدُّ إليهم، فإذا جاءت امرأةُ كافر(١) إلى المسلمين زالت عصمة نكاحها، وأبيح للمسلمين أن يزوِّ جوها. فإذا فاتت امرأةٌ من المسلمين إلى الكفار فلو بقيت في عصمته ممسكًا لها لكان في ذلك ضررٌ بها إن لم يُمكِنها أن تزوَّج، وضررٌ به إن أمكنها أن تتزوج وهي في

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «كافرة»، وهو خطأ.

عصمته، فاقتضى حكمُه العدلُ الذي لا أحسن منه تعجيلَ التفريق بينه وبين المرأة المرتدة أو الكافرة عندهم، لتتمكن من التزويج كما تتمكن المسلمة من التزويج إذا هاجرت. فهذا مقتضى الآية، وهي لا تقتضي أن المرأة إذا أسلمت وقعت الفرقة بمجرد إسلامها بينها وبين زوجها، فلو أسلم بعد ذلك لم يكن له عليها سبيلٌ. فينبغي أن تُعطىٰ النصوصُ حقَّها، والسنةُ حقَها، فلا تعارض بين هذه الآية وبين ما جاءت به السنة بوجهٍ ما، والكل من مشكاةٍ واحدةٍ يصدِّق بعضها بعضًا.

قال شيخ الإسلام (١): وأما القول بأنه بمجرد إسلام أحد الزوجين المشركين تحصل الفرقة قبل الدخول أو بعده، فهذا قول في غاية الضعف، فإنه خلاف المعلوم المتواتر من شريعة الإسلام، فإنه قد عُلِم أن المسلمين الذين دخلوا في الإسلام كان يَسبِق بعضهم بعضًا بالتكلم بالشهادتين، فتارة يُسلم الرجل وتبقئ المرأة مدة ثم تسلم، كما أسلم كثيرٌ من نساء قريش وغيرهم قبل الرجال. وروي أن أم سليم امرأة أبي طلحة أسلمت قبل أبي طلحة أربي وتارة يسلم الرجل قبل المرأة، ثم تسلم بعده بمدة قريبة أو بعيدة.

وليس لقائل أن يقول: هذا كان قبل تحريم نكاح المشركين، لوجهين:

<sup>(</sup>١) لم أجد كلامه في «مجموع الفتاوي» وغيره.

<sup>(</sup>۲) نعم أسلمت قبله، ولكنها لم تكن زوجَه حينئذ، بل لم تتزوجه إلا بعد إسلامه، وقد اشترطت عليه ذلك حين خطبها وهو كافر، كما في حديث أنس عند النسائي (۱۳۳۱) وابن حبان (۷۱۸۷) والطبراني في «الكبير» (۵/۹۱) والضياء في «المختارة» (٤/٧٢٤).

أحدهما: أنه لو قدِّر تقدُّم ذلك فدعوىٰ المدَّعي أن هذا منسوخٌ تحتاج إلىٰ دليل.

الوجه الثاني: أن يقال: فقد أسلم الناس ودخلوا في دين الله أفواجًا بعد نزول تحريم المشركات، ونزول النهي عن التمسك بعِصَم الكوافر، فأسلم الطُّلقاء بمكة وهم خلقٌ كثيرٌ، وأسلم أهل الطائف وهم أهل مدينة، وكان إسلامهم بعد أن حاصرهم ونصب عليهم المنجنيق ولم يفتحها، ثم قسم غنائم حنين بالجعرانة، واعتمر عمرة الجعرانة، ثم رجع بالمسلمين إلى المدينة، ثم وفد وفد الطائف فأسلموا، ونساؤهم بالبلد لم يسلمن، ثم رجعوا وأسلم نساؤهم بعد ذلك. فمن قال: إن إسلام أحد الزوجين قبل الآخر يوجب تعجيل الفرقة قبل الدخول أو بعده، فقوله مقطوعٌ بخطئه.

ولم يسأل النبي على أحدًا ممن أسلم: هل دخلت بامرأتك أم لا؟ بل كل من أسلم وأسلمت امرأته بعده فهي امرأته من غير تجديد نكاح. وقد قدِمَ عليه وفود العرب، وكانوا يسلمون ثم يرجعون إلى أهليهم، فيسلم نساؤهم على أيديهم بعد إسلام أزواجهن، وبعث عليًا ومعاذًا وأبا موسى إلى اليمن، فأسلم على أيديهم من لا يحصيهم إلا الله من الرجال والنساء، ومعلومٌ قطعًا أن الرجل كان يأتيهم فيسلم قبل امرأته، والمرأة تأتيهم فتسلم قبل الرجل، ولم يقولوا لأحدٍ: ليكن تلفظُك وتلفظُ امرأتك بالإسلام في آنٍ واحدٍ، لئلا ينفسخ النكاح، ولم يفرِّقوا بين من دخل بامرأته وبين من لم يدخل، ولا حدُّوا ذلك بثلاثة قروء، ثم يقع الفسخ بعدها، بل علي بن أبي طالب حدُّوا ذلك بثلاثة قروء، ثم يقع الفسخ بعدها، بل علي بن أبي طالب

«هو أحقُّ بها ما لم تخرج من مصرها»، وفي رواية عنه: «ما لم تخرج من دار هجرتها»(١)، ولم يعجِّل الفرقة، ولا حدَّها بثلاثة قروءٍ. وفي قضية زينب الشفاءُ والعصمة.

وأيضًا فإن في هذا تنفيرًا عن الإسلام، فإن المرأة إذا علمت أو الزوج أنه بمجرد الإسلام يزول النكاح، ويفارق من يحب، ولم يبقَ له عليها سبيلٌ إلا برضاها ورضا وليِّها ومهر جديدٍ = نفَرَ عن الدخول في الإسلام. بخلاف ما إذا علم كلُّ منهما أنه متى أسلم فالنكاح بحاله، ولا فراقَ بينهما إلا أن يختار

<sup>(</sup>١) تقدَّم تخريجه وذكر ألفاظه (ص٤٤).

هو المفارقة = كان في ذلك من الترغيب في الإسلام ومحبيّه ما هو أدعىٰ إلىٰ الدخول فيه.

وأيضًا فبقاء مجرد العقد جائزًا غير لازم من غير تمكينٍ من الوطء خيرٌ محضٌ ومصلحةٌ بلا مفسدة، فإن المفسدة إما بابتداء استيلاء الكافر على المسلمة، فهذا لا يجوز كابتداء نكاحه للمسلمة، وإن لم يكن فيه وطءٌ، كما لا يجوز استيلاؤه بالاسترقاق. وإما بالوطء بعد إسلامها، وهذا لا يجوز أيضًا، فصار إبقاء النكاح جائزًا فيه مصلحةٌ راجحةٌ للزوجين في الدين والدنيا من غير مفسدةٍ، وما كان هكذا فإن الشريعة لا تأتي بتحريمه.

وكذلك الردة أيضًا، القولُ بتعجيل الفرقة فيها خلافُ المعلوم من سنة رسول الله على وسنة خلفائه الراشدين، فقد ارتدَّ على عهدهم خلقٌ كثيرٌ، ومنهم من لم ترتدَّ امرأته، ثم عادوا إلى الإسلام، وعادت إليهم نساؤهم، وما عرف أن أحدًا منهم أمر أن يجدِّد عقد نكاحه، مع العلم بأن منهم من عاد إلى الإسلام بعد مدة أكثر من مدة العدة، ومع العلم بأن كثيرًا من نسائهم لم ترتد، ولم يستفصل رسول الله على ولا خلفاؤه أحدًا من أهل الردة هل عاد إلى الإسلام بعد انقضاء العدة أم قبلها؟ بل المرتد إن استمرَّ على ردته قُتِل، وإن عاد إلى الإسلام فامرأته وماله باقٍ عليه بحاله، فماله وامرأته موقوفٌ، وفي تعجيل الفرقة تنفيرٌ لهم عن العود إلى الإسلام، والمقصود تأليف القلوب على الإسلام بكل طريق.

ومن هذا أمر العقود التي وقعت منهم في الشرك، فإن الذين أسلموا على عهد النبي وقعل لم يسأل أحدًا منهم: كيف كان عقدك على امرأتك؟ وهل نكحتَها في عدَّتها أم بعد انقضاء عدَّتها؟ وهل نكحتَ بولي وشهودٍ أم لا؟ ولا سأل من كان تحته أختان: هل جمعتَ بينهما في عقد واحدٍ أم تزوجتَ واحدة بعد واحدة؟ وقد أسلم على عهد رسول الله والخلق الذين أسلموا، بعد واحدة؟ وقد أسلم على عهد رسول الله والخلق الذين أسلموا، ودخلوا في دين الله أفواجًا، ولم يسأل أحدًا منهم عن صفة نكاحه، بل أقرهم على أنكحتهم، إلا أن يكون حين الإسلام أحدهم على نكاحٍ محرم، كنكاح أكثر من أربع أو نكاح أختين، فكان يأمره أن يختار أربعًا منهن وإحدى الأختين، سواءٌ وقع ذلك في عقدٍ أو عقودٍ. وإن كان متزوجًا بذاتِ مَحرم كامرأة أبيه أمره بفراقها، وهذا قول أصحاب رسول الله وقي وجمهور التابعين ومن بعدهم.

وأبو حنيفة ينظر إلى صفة العقد في الكفر: هل له مَساغٌ في الإسلام أم لا؟ فإن كان له مساغٌ صحَحه، وإلا أبطله، فإن تزوج أكثر من أربع في عقد واحدٍ فسد نكاح الأربع، وقد فسد نكاح من بعدهن من غير تخييرٍ، وكذلك الأختان.

والذي مضت به السنة قول الجمهور، كما في «السنن»(١) من حديث

<sup>(</sup>۱) «سنن أبي داود» (۲۲٤٣)، أخرجه أيضًا أحمد (۱۸۰٤، ۱۸۰٤، واللفظ له) والترمذي (۱۱۲۹، ۱۱۳۰)، وابن ماجه (۱۹۰۱) وابن حبان (۱۵۰۵)، كلهم من

الضحاك بن فَيروزٍ عن أبيه قال: أسلمتُ وعندي امرأتان أختان، فأمرني النبي على الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه ألله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه

قال الإمام أحمد (١): حدثنا إسماعيل ومحمد بن جعفر قالا: حدثنا معمرٌ، عن الزهري، عن سالم، عن أبيه أن غيلان بن سلمة الثقفي أسلم وتحته عشر نسوة، فقال له النبي عليه الختر منهن أربعًا». فلما كان في عهد عمر طلّق نساءه، وقسم ماله بين بنيه، فبلغ ذلك عمر رَضَالِللَهُ عَنْهُ فقال: إني لأظنُّ الشيطان فيما يسترقُ من السمع سمع بموتك فقذفه في نفسك، ولعلك أن لا تمكث إلا قليلًا، وايم الله لتُراجعَنَّ نساءَك ولترجعَنَّ في مالك، أو لأورثهن ولآمرنَّ بقبرك فيرجَم كما رُجم قبر أبي رِغالٍ.

طريق أبي وهب الجيشاني عن الضحاك بن فيروز الديلمي به. قال الترمذي: هذا حديث حسن، وصحح إسناده البيهقي في «معرفة السنن» (١٠/ ١٣٨). وأعلَّه البخاري في «التاريخ الكبير» (٣/ ٤٤٢) فقال: «في إسناده نظر»، وقال في موضع آخر (٤/ ٣٣٣): «لا يعرف سماع بعضهم من بعض». وضعَّفه ابن القطان في «بيان الوهم» (٣/ ٤٩٤) لجهالة حال أبي وهب والضحاك.

<sup>(</sup>۱) في «المسند» (٢٦٣١)، وأخرجه أحمد أيضًا (٢٠٩) والترمذي (١١٢٨) وابن ماجه (١٩٥٣) وابن حبان (٢٥ ٤١، ١٥٧) والحاكم (٢/ ١٩٢، ١٩٣)، من طرق عن معمر به. وقد أعلّه أحمد (كما سيأتي) والبخاري (كما نقله الترمذي عنه) وأبو زرعة والدارقطني، فقالوا: الصحيح من رواه عن الزهري مرسلًا أنّه بلغه ذلك عن النبي على انظر: «العلل» لابن أبي حاتم (١١٩٩) وللدارقطني (٢٩٩٧).

قال أحمد (١): حدثنا محمد بن جعفر، ثنا معمرٌ، أخبرنا ابن شهابِ الزهري، عن سالم، عن أبيه قال: أسلم غيلان بن سلمة، وتحته عشر نسوةٍ، فقال رسول الله عَلَيْكَةِ: «اتّخِذْ (٢) منهن أربعًا».

وقال أبو بكر بن أبي شيبة (٣): حدثنا عبد السلام، حدثنا إسحاق بن عبد الله، عن أبي وهب الجيشاني، عن أبي خِراش (٤) الرُّعيني، عن الديلمي قال: قدمتُ على النبي عليه وعندي أختان تزوَّجتُهما في الجاهلية، فقال: «إذا رجعتَ فطلِّقُ إحداهما».

ورواه الشالَنْجي (٥)، عن الضحاك بن فيروز، عن أبيه قال: أسلمتُ وعندي امرأتان أختان، فقال رسول الله عليه (اختر إحداهما).

<sup>(</sup>۱) أسنده الخلال في «الجامع» (۱/ ۲۵۲) عن عبد الملك الميموني عنه. تنبيه: وقع في طبعتَي «الجامع»: «أخبرني عبد الملك قال: حدثنا حنبل...». الصواب: «ابن حنبل»، أي: أحمد كما عند المؤلف هنا، وله نظائر في «الجامع» نفسه. ثم إن عبد الملك لا يروي عن حنبل بن إسحاق، ولا أدرك حنبلٌ محمد بن جعفر.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «خذ». والمثبت من «الجامع».

<sup>(</sup>٣) أسنده الخلال في «الجامع» (١/ ٢٥٥) عن المروذي عن ابن أبي شيبة به، وهو في «المصنف» (١٧٤٦٦). وهذا الإسناد واو، إسحاق بن عبد الله هو ابن أبي فروة، متروك الحديث، وقد خالفه غيره فرواه عن أبي وهب الجيشاني عن الضحاك بن فيروز الديلمي عن أبيه، كما تقدَّم.

<sup>(</sup>٤) في المطبوع: «ابن خراش» خطأ.

<sup>(</sup>٥) لم أجد روايته فيما بين يدي من المصادر.

وفي «المسند»(١) من حديث قيس بن الحارث قال: أسلمتُ وتحتي ثمان نسوةٍ، فأتيت النبي ﷺ فقلت له ذلك فقال: «اختَرْ منهن أربعًا».

وحديث غيلان قد رواه الإمام أحمد والشافعي (٢) ومالك (٣)، لكن مالك أرسله عن الزهري، ومعمر وصله. وحكم الناس لمالك في إرساله، وغلَّطوا معمرًا في وصله، وقالوا: هو غير محفوظ (٤).

قال الأثرم (٥): ذكرت لأبي عبد الله الحديث الذي رواه البصريون [عن معمر] عن الزهري، عن سالم، عن أبيه أن غيلان أسلم وعنده عشر نسوةٍ،

<sup>(</sup>۱) كذا، وليس فيه ولم أجد من عزاه إليه. وقد أخرجه أبو داود (٢٢٤١) وابن ماجه (١٩٥٢) وأبو يعلى (٦٨٧٢) والدارقطني (٣٦٩٠) وغيرهم من طريقين \_ كلاهما ضعيف \_ عن حُميضَة بن الشَّمَرْ ذَل، عن قيس بن الحارث، وقيل: الحارث بن قيس. وحميضة مجهول، ولكنه توبع، تابعه رجل (وقد اختلف في اسمه) من ولد الحارث بن قيس قال: أسلم جدِّي وعنده ثمان نسوة... إلخ، أخرجه البخاري في «التاريخ» (٢٦٢٢) والدارقطني (٣٦٩٣، ٣٦٩٣) والبيهقي في «السنن» (٧/ ١٨٣) من طريق المغيرة بن مقسم الضبي عنه.

والحديث حسَّنه الألباني في «الإرواء» (١٨٨٥) بمجموع طرقه وشواهده.

<sup>(</sup>۲) تقدمت رواية أحمد. وأخرجه الشافعي في «الأم» (٥/ ٦٥٠، ٦/ ٤٢٠) قال: أخبرنا الثقة \_ قال الربيع: أحسبه ابن علية \_ عن معمر موصولًا. ومن طريق الشافعي أخرجه البيهقي في «السنن» (٧/ ١٨١) و «الخلافيات» (٦/ ٩٨).

<sup>(</sup>٣) في «الموطأ» (١٧١٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: «المغني» (۱۰/ ۱۰)، و «مجموع الفتاوي» (۳۱/ ۳۱۸).

<sup>(</sup>٥) كما في «الجامع» للخلال (١/ ٢٥٢). والزيادة منه.

أصحيح هو؟ قال: لا ما هو صحيح.

قال مهنا(۱): سألت أحمد عن حديث معمرٍ عن الزهري، عن سالم، عن ابن عمر، عن النبي عليه أن غيلان أسلم وعنده عشر نسوة، قال: ليس بصحيح، والعمل عليه. كان عبد الرزاق يقول (۲): عن معمرٍ، عن الزهري مرسلًا.

وقال مسلم بن الحجاج<sup>(٣)</sup>: هذا الحديث رواه معمر بالبصرة متصلًا هكذا، فإن رواه عنه ثقةٌ خارج البصريين حكمنا له بالصحة، أو قال: صار الحديث صحيحًا<sup>(٤)</sup>، وإلا فالإرسال أولىٰ.

قال البيهقي(٥): فوجدنا سفيان بن سعيد الثوري وعبد الرحمن بن

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (١/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) كما في «المصنف» (١٢٦٢١). ورواية عبد الرزاق ـ وهو صنعاني ـ عن معمر أصحُّ مِن رواية مَن رواه عنه بالبصرة موصولًا، وذلك ـ كما قال أحمد وغيره ـ أن معمر كان يتعاهد كتبه وينظر فيها باليمن، بخلاف حديثه بالبصرة ففيه اضطراب لأن كتبه لم تكن معه. انظر: «شرح العلل» لابن رجب (٢/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٣) كما في «المستدرك» (٢/ ١٩٢) و «الخلافيات» (٦/ ٩٨).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «حديثًا».

<sup>(</sup>٥) في «الخلافيات» (٦/ ٩٨) متابعًا في ذلك كلام شيخه في «المستدرك» (٦/ ١٩٢)، ثم أسند مرويات هؤلاء الثلاثة من طريق الحاكم. قلتُ: ولا يفيد كونهم كوفيين شيئًا لأنهم سمعوه منه بالعراق، لا باليمن حيث كان يحدِّث من كتبه على الصحة. انظر: «التلخيص الحبير» (٣/ ١٦٨).

محمد وعيسى بن يونس \_ وثلاثتهم كوفيون \_ حدَّثوا به عن معمر متصلًا.

قال (١): ورواه يحيى بن أبي كثيرٍ وهو يمامي، عن (٢) الفضل بن موسى وهو خراساني؛ عن معمرٍ، عن الزهري، عن سالمٍ، عن أبيه، عن رسول الله عن عن عن أبيه، عن أبيه، عن رسول الله عن الحديث بذلك، والله أعلم.

وقد قال النسائي<sup>(٣)</sup>: ثنا عمرو بن يزيد<sup>(٤)</sup> الجَرْمي، ثنا سيف بن عبيد الله، ثنا سرَّار<sup>(٥)</sup> بن مُجَشِّرٍ، عن أيوب، عن نافع وسالم، عن ابن عمر: أن غيلان بن سلمة كان عنده عشر نسوةٍ، فأسلم وأسلمن معه، فأمره النبي عَلَيْهُ أن يختار منهن أربعًا.

قال البيهقي: قال لنا أبو عبد الله: رواة هذا الحديث كلهم ثقاتٌ تقوم بهم الحجة. وقال أبو علي الحافظ: تفرد به سرَّار بن مجشِّر، وهو بصري ثقةٌ.

<sup>(</sup>۱) في «الخلافيات» (٦/ ١٠٠) تبعًا «للمستدرك» (٢/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٢) كذا في النسخة، وهو خطأ، إذ ليس يرويه يحيىٰ بن أبي كثير عن الفضل بن موسىٰ، بل الرواية عن كليهما عن معمر به. وسياق البيهقي: «وروي عن يحيىٰ... وعن الفضل...». وقد أخرج الحاكم (٢/ ١٩٣) الحديث من طريقيهما.

<sup>(</sup>٣) من طريقه أخرجه البيهقي في «الخلافيات» (٦/ ١٠٠)، وليس في «سننه». وأخرجه أيضًا الطبراني في «الأوسط» (١٧٠١)، والبيهقي (٧/ ١٨٣) من طريق عمرو به. وأعلَّه الطبراني والدارقطني بأنه غريب من حديث أيوب، تفرَّد به سرَّار بن مجشر عنه، وتفرَّد به سيف بن عبيد الله عن سرَّار. انظر: «أطراف الغرائب والأفراد» (٣/ ٤٣٥).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «يزيد بن عمرو» وهو خطأ.

<sup>(</sup>o) في المطبوع: «سوَّار» تحريف.

وبالجملة، فشهرة القصة تُغني عن إسنادها، فالنبي عَيَّكِ خيَّره، ولم يُفرِّق بين الأوائل والأواخر ولم يستفصله، ولو اختلف الحال لتعيَّن الاستفصال، فإن الرجل حديثُ عهد بالإسلام، غير عارف بشرائع الأحكام وتفاصيل الحلال من الحرام، فجعل الاختيار إليه، ولم يَحْجُر في ذلك عليه.

قال المنازعون: قد ثبت عن النبي على في حديث بريدة ومعاذ وغيرهما الأمرُ بدعاء الكفار إلى أن يكون لهم ما للمسلمين، وعليهم ما على المسلمين، والمسلم ليس له أن يتزوج أكثر من أربع، والأختين في عقد واحد، وقد قال على عمل ليس عليه أمرنا فهو ردٌ (١)، وهذا نص في المسألة قاطعٌ للنزاع.

قالوا: ونكاح الخمس في عقد واحدٍ لا يختلف فيه حكم البقاء والدوام في المنع، فكان باطلًا كنكاح ذوات المحارم.

قالوا: ولا يرِدُ علينا النكاح بغير شهودٍ ولا ولي، والنكاح في العدة؛ لأن ذلك يمنع الابتداء دون البقاء.

قالوا: وليس تحريم الخامسة من جهة الجمع، فلم يختلف فيه حال الابتداء والاستدامة، والإسلام والكفر، كعقد المرأة على زوجين.

قالوا: ولو باع ذميٌّ درهمًا بدرهمين، ثم أسلم قبل القبض لم يُخيَّر في أحد الدرهمين، كذلك إذا أسلم وتحته أختان يجب أن لا يخيَّر في إحدى

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۷۱۸) من حديث عائشة رَضَالِتَهُ عَنْهَا بلفظ: «من عمل عملًا ليس...».

الأختين، وبأن العقد على الخمس في حال الشرك لا يخلو من أحد أمرين: إما أن تقولوا: إنه صحيح، إذ لو كان كذلك لم يجز نقضُه بعد الإسلام، فثبت أنه فاسدٌ، وإذا كان فاسدًا لم يصحِّحه الإسلام، كنكاح ذوات المحارم.

قالوا: ولأنه عقد على عددٍ محرم، فلا يثبت فيه التخيير، كعقد السلم.

قالوا: وأما الحديث، فنحن أول آخذٍ به، إذ المراد بقوله: «اختَرْ منهن أربعًا» تعقد عليهن عقدًا جديدًا. وكذلك قوله في الأختين: «اختَرْ أيتَهما شئتَ»، إنما هو تخيير ابتداء لا تخيير استدامة، لما ذكرنا من الأدلة. ولو كان تخيير استدامة لاحتمل أن يكون غيلان عقد عليهن في الحال التي كان يجوز فيها العقد على أكثر من أربع، وذلك في أول الإسلام، فإن القصر على أربع إنما وقع في سورة النساء وهي مدنية بالاتفاق. سلّمنا انتفاء ذلك، فيجوز أن يكون النبي على قد علم صورة الحال، وأنه تزوجهن في عقد واحدٍ، فأمره أن يختار منهن أربعًا يبتدئ نكاحهن، ولا سبيل إلى العلم بانتفاء هذا.

قال المصححون: الآن اشتدَّ اللزام، واحتدَّ الخصام، ووجب التحيُّز إلىٰ فئة الحديث الذين قصْدُهم الانتصار له، أين كان ومع من كان.

قالوا: أما احتجاجكم بقوله ﷺ: «فأُعْلِمُهم أن لهم ما للمسلمين»(١) فما أصحَّه من حديث! وما أضعفه من استدلالٍ! وهل نازع في هذا مسلم

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي (۸٦٢٧) من حديث بريدة، وأصله في «صحيح مسلم» (١٧٣١) بمعناه.

حتى تحتجون (١) عليه به؟ وهكذا نقول نحن وكل مسلم: إن الرجل إذا أسلم فحينئذ يصير له ما للمسلمين، وعليه ما عليهم، وأما قبل ذلك فلم يكن كذلك. فالحديث حجة عليكم، فإنه لم يقل: أخبِرُهم أن عليهم ما على المسلمين قبل الإسلام. والذي على المسلم: أنه لا يُمكّن من العقد على أختين ابتداءً ولا استدامة.

وهكذا قوله على الجمع بين الأختين والتزوج بأكثر من أربع، فلذلك كان ردًّا بالإسلام، وهو على الجمع بين الأختين والتزوج بأكثر من أربع، فلذلك كان ردًّا بالإسلام، وهو على الم يقل: إن ما كان في الجاهلية مما يخالف أمري ومضى وانقضى فهو ردًّ، وإنما يُردُّ منه ما قام الإسلام وهو على خلاف أمره، وهكذا فعلَ سواءً، فإنه أبطل نكاح إحدى الأختين وما زاد على الأربع إذ ذلك خلاف أمره، وجعل الخيرة في المُمْسَكات إلى الزوج، وهذا نفس أمره، فما خالف هذا وهذا فهو ردًّ، فالحديث حجةٌ على بطلان قولكم، وبالله التوفيق.

وأما قولكم: إن نكاح الخمس في عقد واحدٍ لا يختلف فيه حكم الابتداء والدوام، فكان باطلًا كنكاح ذوات المحارم، فجوابه من وجوهٍ:

أحدها: أن تحريم ما زاد على الأربع إنما كان من جهة الزيادة على العدد المباح، والزيادة يمكن إبطالها دون النصاب، فإن المفسدة تختص بها، فلا معنى لتعدية الإبطال إلى النصاب، فإن في ذلك إضرارًا به وتنفيرًا له عن الإسلام من غير مصلحة، وقد أمكن إزالة المفسدة بمفارقة ما زاد على

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل بإثبات النون.

النصاب، فيبقى النكاح في حق الأربع صحيحًا، فهذا محض القياس، كما أنه مقتضى السنة. وهذا بخلاف نكاح ذوات المحارم، فإن المفسدة التي فيه لا تزول إلا ببطلان النكاح، لقيام سبب التحريم.

الوجه الثاني: أن تحريم الزائد على أربع إنما نشأ من جهة انضمامه إلى القدر الجائز، وإلا فكلُّ واحدةٍ منهن لو انفردت صح العقد عليها، بخلاف تحريم ذوات المحارم، فإنه ثابتٌ لذاتها وعينها، فقياس أحد النوعين على الآخر فاسدٌ.

الوجه الثالث: أن تحريم الزائد على الأربع أخفُّ من تحريم ذوات المحارم، ولهذا أبيح لنبينا على الزيادة على أربع، ولم تُبَحْ له ذوات المحارم، فلا يصح اعتبار أحد النوعين بالآخر. ونحن لا ننظر إلى ابتداء العقد كيف وقع، بل إلى حاله عند الإسلام، ولهذا قد ساعدتم (١) على أنه لو تزوجها بغير ولي ولا شهود ولا مهر، أو في عدة ثم انقضت، أو بغير تراض = لم يُبطله الإسلام، فكذلك إذا عقد على خمس لم نُبطله بالإسلام، وإنما يبطل الزائد على النصاب.

وأما قولكم: إن تحريم الزائد على الأربع إنما كان من جهة الجمع، فلم يفترق الحال فيه بين الابتداء والاستدامة، كعقد المرأة على زوجين = فما أفسد من قياس! فإن هذا مما لم تختلف فيه الشرائع ولا الطبائع، ولا تُسوِّغه أمةٌ من الأمم على اختلاف أديانها وآرائها. وأما الجمع بين الأختين وبين

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

أكثر من أربع فقد كان جائزًا في بعض الشرائع، كما قال تعالىٰ: ﴿وَأَن تَجُمَعُواْ بَيْنَ أَلْأُخْتَيْنِ إِلَّا مَا قَد سَّلَفَ ﴾ [النساء: ٢٣]، والجمع بين أكثر من أربع قد فعله داود وسليمان وخاتم الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

وبالجملة، فعقدُ الرجل على أكثر من امرأة مصلحةٌ راجحةٌ، وعقدُ المرأة على أكثر من رجل مفسدةٌ خالصةٌ أو راجحةٌ، فاعتبار أحدهما بالآخر فاسدٌ عقلًا وطبعًا وشرعًا.

وأما قولكم: لو باع ذميّ درهمًا بدرهمين ثم أسلم لم يُحيّر في أحد الدرهمين، كذلك لا يُخيّر في الأختين = فما أفسده من قياس! فإن الصرف إذا لم يقبض لم يلزم في العقد إن قبض ثم أسلم أن يفسخ (۱) العقد، فإنهم إذا تعاقدوا عقود الربا وتقابضوا ثم أسلموا لم نفسخها، وإن لم يتقابضوا لم نُمْضِها. وهكذا النكاح، فإنه إذا اتصل به الدخول، وسبب التحريم قائمٌ = أبطلناه، وإن كان قد انقضى لم نعرض له. وإنما لم نخيره في أحد الدرهمين، ولا وخيّرناه في إحدى الأختين؛ لأنه لا فائدة له في تخييره في أحد الدرهمين، ولا غرض له في ذلك ولا مصلحة، بخلاف تخييره بين إحدى الأختين. على أنه لا يمتنع أن يُخيّر العقد في درهم بدرهم، ويجعل له الخيار في أيهما شاء، فنفيُ الحكم في ذلك غير معلوم بنصّ ولا إجماع.

وأما قولكم: العقد على الخمس في حال الشرك إما أن يقع صحيحًا أو فاسدًا... إلى آخره، فجوابه من وجهين:

<sup>(</sup>١) في الأصل: «لم يفسخ». والمثبت يقتضيه السياق.

أحدهما: أنه صحيح في الجميع، فإذا أسلم فسخ العقد في إحداهن. هذا جواب القاضي أبي يعلي.

قال: وقد نصَّ أحمد على هذا: إذا تزوج الحربي أمَّا وبنتًا، ثم أسلم قبل الدخول، انفسخ نكاح الأم (١).

قال: وهذا يدلُّ علىٰ أنه قد صحَّ النكاح في البنت حتى صارت هي من أمهات النساء فحرمت عليه، ولو لم يكن صحيحًا فيهما كان له أن يختار أيهما شاء، لأنها لم تكن من أمهات النساء، والجمع بين الأم والبنت في العقد كالجمع بين خمسةٍ.

قال: وإنما حكمنا بصحة العقد في الجميع؛ لأن له أن يختار الخامسة بعد إسلامه، ويستديم نكاحها على حديث غيلان وغيره، ولا يجوز أن يستديم نكاحًا حكمنا بفساده.

وقولكم (٢): إنه لو كان صحيحًا لم يجز تغييره ونقضه بعد الإسلام، كما لو عقد على أربع لا يصح؛ لأن الإسلام لا يغيِّر ما يطابق حكم الإسلام، وما زاد على الأربع يخالف حكمه، فلهذا غيَّره، كما لو تعاقدا (٣) عقد صرف وأسلما قبل التقابض حكمنا بفساده، وإن كان الصرف في الجملة جائزًا.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الروايتين والوجهين» (۲/ ۲۳۸)، و «الإرشاد» (ص۲۸٦)، و «الهداية» للكلوذاني (ص۲۰۱)، و «شرح الزركشي عليٰ مختصر الخرقي» (٥/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «وقولهم».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «تعاقدوا».

ولأنه لو أسلم الوثني قبل الدخول انفسخ النكاح بعد الحكم بصحته. ولأن تغييره بعد الإسلام إزالة أشياء لم تغييره بعد الإسلام إزالة أشياء لم تكن حال الكفر، كالعبادات.

وعندي جوابٌ آخر: وهو أن العقد الذي وقع في حال الكفر \_ على هذا الوجه \_ لا يُحكم له بصحة ولا فساد، بل يُقرّون عليه كما يقرّون على كفرهم، فإن استمرُّوا على الكفر لم نتعرض لعقودهم، وإن أسلموا حُكِم ببطلان ما يقتضى الإسلام بطلانه من حين الإسلام، لا قبل ذلك، كالحكم في سائر عقودهم من بياعاتهم وغيرها، فما كان قبل الإسلام فهو عفوٌ لا نحكم له بأحكام الإسلام، قال الله تعالىٰ: ﴿يَآأَيُّهَا أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِتَّقُواْ أَللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ أُلرِّبَوَّا ﴾ [البقرة: ٢٧٧]، فأمر بترك ما بقي دون ردِّ ما قبض، ولم يكن صحيحًا بل كان عفوًا، كما قال سبحانه: ﴿فَمَن جَاءَهُ و مَوْعِظُةُ مِّن رَّبِّهِ ع فَانتَهَىٰ فَلَهُ و مَا سَلَفَ ﴾ [البقرة: ٢٧٤]، فجعل له ما سلف من الربا وإن لم يكن مباحًا له، وكذلك سائر العقود له ما سلف منها، ويجب عليه ترك ما يحرمه الإسلام. وهذه الآية هي الأصل في هذا الباب جميعه، فإنه تعالىٰ لم يُبطِل ما وقع في الجاهلية على خلاف شرعه، وأمر بالتزام شرعه من حين قام الشرع. ومن تأملَ حكم رسول الله عليه في باب أنكحة الكفار إذا أسلموا عليها وجده مشتقًا من القرآن مطابقًا له.

وأما قولكم: إنه عقد على أكثر من أربع، فلم يصح فيه التخيير كعقد السلم = فهل في القياس أفسدُ من هذا؟ وهل يمكن أحدًا أن يطرد هذا القياس

فيفسخَ كلَّ نكاحٍ وقع في الشرك، وكلَّ بيع وكل إجارةٍ وكل عقدٍ لم يستوفِ شروطه في الإسلام، كالنكاح بلا ولي ولا شهودٍ ولا مهرٍ، وكلَّ عقد فاسدٍ وقع فيه التقابض؟!

وأما قولكم: إنكم أول من أخذ بالحديث= فكلًا، بل أول من تلطَّف في ردِّه بما لا يُردُّ به، وما تأولتم به الحديث من أن المراد به تخييره في ابتداء العقد على من شاء منهن= باطلُ لوجوهٍ:

أحدها: قوله في بعض ألفاظه: «أمسِكْ أربعًا وفارِقْ سائرهن»، وهذا يقتضي إمساكهنَّ بالعقد الأول، كما قال تعالىٰ: ﴿وَإِذ تَّقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ أُللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَهِكَ ﴿ [الأحزاب: ٣٧]، وقوله: ﴿ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ ﴾ [البقرة: ٢٢٧]، ولا يُعقل الإمساك غير هذا.

فإن قلتم: يعني «أمسِكْ أربعًا منهن»: تزوَّجْ أربعًا، خرج اللفظ عن القياس إلىٰ الإلغاز واللبس الذي يتنزَّه عنه كلام المبيِّن عن الله.

الثاني: أنه جعل الإمساك والاختيار [إليه] (١)، ولو كان المراد به العقد لكان الاختيار إليهن لا إليه؛ لأنه لا يعقد عليهن إلا برضاهن.

الثالث: أنه أمره بالاختيار، وذلك واجبٌ عليه، ولو كان المراد تجديد العقد لم يجب عليه. ولهذا لو أبئ الاختيار أجبره عليه الحاكم، فإن امتنع ضربه حتىٰ يختار لأنه واجبٌ عليه.

<sup>(</sup>١) زيادة ليستقيم المعنى.

الرابع: أن هذا التأويل لا يصحُّ عندكم إلا إذا كان قد تزوَّجهن (١) في عقد واحدٍ، فأما إذا تزوجهن بعقودٍ متفرقةٍ، فإنه يصح نكاح الأربع الأول ويبطل نكاح من عداهن، وحينئذٍ فيكون المراد من الحديث: إذا كنتَ قد تزوَّجتَهن في عقد واحدٍ فنكاح الجميع باطلٌ، ولك (٢) أن تتزوج أربعًا منهن. ومعلومٌ أن هذا لا يُفهم أصلًا من قوله: «اختَرْ أربعًا، وفارِقْ سائرهن»، ولا يفهم المخاطب ولا غيره هذا المعنى من هذا اللفظ البتةَ.

الخامس: أن النبي عَلَيْ لم يسأل هذا الحديث العهدِ بالإسلام الجاهلَ بالأحكام عن كيفية عقده، ولا استفصلَه.

السادس: ما رواه الشافعي (٣) عن عوف (٤) بن الحارث، عن (٥) نوفل بن معاوية الدِّيلي (٦) قال: أسلمتُ وعندي خمسُ نسوة، فقال النبي وفارق الأخرى» فعمَدتُ إلى أقدمهن صحبةً: عجوزٍ عاقرِ معي منذ ستين سنةً، ففارقتُها. ففهم المخاطب من هذا اللفظ حقيقته،

<sup>(</sup>١) في الأصل: «تزوجها».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «وذلك». والمثبت يقتضيه السياق.

<sup>(</sup>٣) في «الأم» (٦/ ٤٢١)، ومن طريقه البيهقي في «الخلافيات» (٦/ ١٠٥). وفي إسناده لين لإبهام شيخ الشافعي في الإسناد.

<sup>(</sup>٤) في المطبوع: «عمرو» وهو خطأ. وأبعد المحقق النجعة في التعليق عليه، ولو راجع «الأم» لتبيَّن له الأمر.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «بن» خطأ.

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «الديلمي»، تحريف.

وعمل بها.

السابع: أنه قال للذي أسلم على أختين: «طلّق أيتهما شئت»، وهذا لا معنى له على قول المنازع، فإنه إن تزوَّج إحداهما بعد الأخرى فنكاح الثانية باطلٌ، وليست محلًّ للطلاق، وإن تزوَّجهما معًا فنكاحهما عنده باطلٌ، وليست واحدةٌ منهما محلًّ للطلاق.

الشامن: أن في بعض طرق الحديث: «أمسِكْ إحداهما»، وهذا على قولكم لا يتأتى، فإنه إن جمعهما في عقد لم يكن له سبيلٌ على واحدة منهما حتى يمسكهما، وإن سبق عقد إحداهما الأخرى كان الواجب عندكم أن يقال: أمسِكِ الأولى دون الثانية، وهذا لا يصح أن يعبَّر عنه بقوله: «أمسِكْ إحداهما» و «أيتهما شئت».

وأما قولكم: إن هذا يجوز أن يكون في الوقت الذي كان يجوز فيه العقد على أكثر من أربع، فجوابه من وجوهٍ:

أحدها: أنه لا يُعلم أنه كان العقد على أكثر من أربع جائزًا في وقتٍ من الأوقات في الإسلام، لا قبل الهجرة ولا بعدها، ولو كان ذلك لنُقِل مع ما نُقِل من الناسخ والمنسوخ، ولم ينقل أحدٌ هذا قطُّ.

فإن قيل: نحن لم ندَّعِ أن ذلك أبيح لفظًا ثم نُسِخ، بل كان على أصل الإباحة والعفو حتى حرَّمه القرآن.

قيل: هذا لا يصح، فإن الأصل في الفروج التحريم إلا ما أباحه الله ورسوله، ورسوله، كما أن الأصل في العبادات البطلان إلا ما شرعه الله ورسوله،

وعكسُ هذا العقودُ والمطاعم، الأصل فيها الصحة والحلُّ إلا ما أبطله الله ورسوله وحرمه، وهذا تقرر في موضعه.

الثاني: أن هذا لو كان مشروعًا أو مباحًا إباحة العفو لكان في المسلمين ولو رجل واحدٌ يفعله في الإسلام قبل التحريم، مع حرصهم على النكاح والاستكثار منه. ألا ترئ أنهم فعلوا المتعة لما كانت مباحةً، وشرب الخمر منهم من شربها قبل التحريم.

الثالث (١): أن النبي عَلَيْكُ لم يسأله عن وقت العقد: هل كان قبل التحريم أو بعده؟ كما لم يسأله عن كيفيته.

الرابع (٢): أن هذا لا يصح على أصول المنازع، فإن أبا حنيفة قال: إذا تزوج الحر بأربع نسوةٍ ثم استرقَّ، فإنه يبطل نكاحهن، ومعلومٌ أنه إنما حرم عليه نكاح ما زاد على الثنين بالاسترقاق، ونكاح الأربع وقع في الوقت الذي كان يجوز له فيه نكاحهن، فكان يجب على ما ذكروا من التأويلات أن يختار منهن اثنتين؛ لأنه عقد على أربع في حالٍ كان ذلك مباحًا له فيها، ثم ورد التحريم. وهذه المسألة ذكرها محمد بن الحسن في «الجامع الكبير» (٣).

وأما قولكم: إن النبي عَلَيْ يجوز أن يكون علم الحال، وأنه تزوجهن في عقد واحدٍ، فخيّره بين أربع يبتدئ نكاحهن = فهو باطلٌ من الوجوه التي

<sup>(</sup>١) في الأصل: «الثاني».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «الثالث».

<sup>(</sup>٣) لم أجدها في مطبوعته.

ونزيد هاهنا وجهًا آخر: وهو أن ذلك يتضمن تعليق الحكم على غير السبب المذكور في الحديث، وإلغاء السبب الذي ذكر فيه، وهذا باطلٌ من السبب الذي ذكر فيه، وهذا باطلٌ من الوجهين جميعًا، فإنه إنما علّق الاختيار بكونه أسلم على أكثر من أربع، وعندكم الاختيار إنما علّق على اجتماعهن في عقد واحدٍ لو كان اختيارًا. وبالله التوفيق.

فإن قيل: ما تقولون لو أسلم وتحته أمٌّ وبنتها؟

قيل: إن أسلم قبل دخوله بواحدة منهما فسد نكاح الأم، لأنها صارت من أمهات نسائه، وثبت نكاح البنت لأنها ربيبة فير مدخول بأمها. هذا مذهب أحمد وأحد قولي الشافعي، اختاره المزني(١).

وقال في القول الآخر: له أن يختار أيتهما شاء؛ لأن عقد الشرك إنما يثبت له حكم الصحة إذا انضم إليه الاختيار، فإذا اختار الأم فكأنه لم يعقد على البنت، فلا تكون من أمهات نسائه.

والمنازعون له ينازعونه في هذه المقدمة ويقولون: أنكحة الكفار صحيحةٌ يثبت لها أحكام الصحة، ولذلك لو انفردت إحداهما بالنكاح كان صحيحًا لازمًا من غير اختيارٍ، ولهذا فُوِّض إليه الاختيار هاهنا، ولا يصحُّ أن يختار من ليس نكاحها صحيحًا.

<sup>(</sup>١) انظر: «المغني» (١٠/ ٢٣). والكلام علىٰ هذه المسألة هنا مأخوذ منه.

قالوا: وقد قال تعالىٰ: ﴿وَأُمَّهَاتُ نِسَآبِكُمْ ﴾ [النساء: ٢٣]، وهذه من (١) أمهات نسائه، فتكون محرمةً.

قالوا: ولأنها أمُّ (٢) زوجته فتحرم عليه، كما لوطلَّق ابنتها في حال الشرك. ولأنه لو تزوَّج البنتَ وحدها ثم طلقها حرمتْ عليه أمُّها إذا أسلم، فإذا لم يُطلِّقها وتمسَّك بنكاحها فأولىٰ بالتحريم. وإنما اختصَّت الأمُّ بفساد نكاحها لأنها تحرم بمجرد العقد علىٰ البنت، فلم يمكن اختيارها، والبنت لا تحرُم قبل الدخول بأمها، فيتعيَّن النكاح فيها.

# فصل (٣)

وإن كان قد دخل [بهما] (٤) حَرُّ مَتا على التأبيد: أما الأم فلكونها أم زوجته، وأما البنت فلأنها ربيبته من زوجته التي دخل بها.

قال ابن المنذر: أجمع على هذا كل من يُحفظ عنه من أهل العلم.

وكذلك إن كان دخل بالأم وحدها؛ لأن البنت ربيبتُه المدخولُ بأمها، والأم حرمت بمجرد العقد على البنت.

وإن دخل بالبنت وحدها ثبت نكاحها وفسد نكاح أمها، كما لو لم

<sup>(</sup>١) في الأصل: «هي» بدل «من».

<sup>(</sup>٢) «أم» ساقطة من المطبوع. وهي مثبتة في الأصل و «المغني»، وبها يستقيم المعنى.

<sup>(</sup>٣) اعتمد المؤلف فيه على «المغنى» (١٠/ ٢٤).

<sup>(</sup>٤) زيادة من «المغني».

يدحل مهما.

ولو أسلم وله جاريتان إحداهما أمُّ الأخرى، وقد وطئهما جميعًا حرمتا عليه على التأبيد، وإن كان قد وطئ إحداهما حرمت الأخرى على التأبيد ولم تحرم الموطوءة، وإن كان لم يطأ واحدةً منهما فله وطءُ أيَّتِهما شاء، فإذا وطئها حرمت الأخرى على التأبيد.

## فصل

فإن طلَّق إحداهما أو طلَّق ما زاد على الأربع (١) ثبت النكاح في غير المطلَّقة، وكانت المطلَّقة هي المفارقة. ذكره شيخنا (٢)، وهذا أحد الوجهين لأصحاب أحمد والشافعي.

وقال الأصحاب: تكون المطلقة هي المختارة، وينفسخ نكاح البواقي، وهذا الذي قاله أصحاب الشافعي، وأظنه نصه. وقاله أصحاب مالك، ولكنه غير منصوص عنه. وحجتهم أن الطلاق لا يكون إلا في زوجة (٣)، قالوا: فتطليقه لها اختيارٌ لها، ويقع عليها الطلاق لأنها زوجةٌ، وقد أوقع عليها الطلاق، فتطلّق، وينفسخ نكاح البواقي باختيار المطلّقات.

قال القاضي(٤): فإذا قال: أمسكتُ هذه، أو أمسكتُ نكاحها، أو

<sup>(</sup>١) في الأصل: "الأربعة".

<sup>(</sup>۲) انظر: «مجموع الفتاوى» (۳۲/ ۳۰۲).

<sup>(</sup>۳) انظر: «المغنى» (۱۷/۱۰).

<sup>(</sup>٤) لم أجد كلامه فيما رجعت إليه من المصادر.

اخترتُها، أو اخترتُ نكاحها= لزم نكاحها وانفسخ نكاح من عداها. وإن قال: فسختُ نكاح هذه أو عقْدها، أو أخرجتُها من حِبالي، أو تركتها، ونحو ذلك= كان ذلك فراقًا لها. فإن قال: فارقتُها، أو فارقتُ عقدها، أو سرَّحتُها= ذلك= كان ذلك فراقًا لها. فإن قال: فارقتُها، أو فارقتُ عقدها، أو سرَّحتُها احتمل أن يكون فسخًا؛ لأنه يحتمله، فتبين منه ويبقىٰ نكاح البواقي. واحتمل أن يكون اختيارًا لها، ويقع الطلاق؛ لأنه صريحٌ في الطلاق. وإن قال: طلَّقتُ هذه كان ذلك اختيارًا لنكاحها وطلاقًا؛ لأن الطلاق لا يوقع إلا في زوجةٍ، فتطليقه لها [يكون] اختيارًا وتطليقًا.

فإن وطئ واحدةً فقياس المذهب أنه يكون اختيارًا لها؛ لأنه قد نصّ علىٰ أن الوطء يكون رجعةً؛ لأن الوطء يدل علىٰ الرضا بها، فحصل بذلك الإمساك. ولهذا قلنا في الأمة إذا أعتقت تحت عبد: لها الخيار، فإن وطئها قبل الخيار بطل خيارها؛ لأن تمكينها يدلُّ علىٰ الرضا، وكذلك إذا خيَّرها ثم وطئها كان وطؤها قطعًا لخيارها؛ لأنه يدل علىٰ الرغبة فيها والرجوع في طلاقها، خلافًا لأصحاب الشافعي: لا يكون الوطء اختيارًا لأنه لم يوضع لذلك، وكذلك لا تحصل به الرجعة.

والدليل على أن الوطء اختيارٌ: أنه يوجب الاختيار باللفظ ومقصودِه ومآلِه، فهو أقوى من مجرد قوله: اخترتها؛ لأن قوله: «اخترتها» جعل اختيارًا لدلالته على إيثاره لها ورضاه بها، فوطؤها أقوى في الدلالة من مجرد اللفظ. ولهذا كان الوطء رجعةً عند جمهور العلماء، وإنما نازع فيه الشافعي وحده.

إذا عُرِف هذا فالصواب أن تطليق إحداهن لا يكون اختيارًا لها، بل اختيارًا لغير المطلقة، والنبي عَلَيْهُ لما قال للديلمي: «طلّق إحداهما» لم يُرِد

بهذا: أمسِكُها، ولا فَهِم هو إمساكها من هذا اللفظ، ولا فهمه أحدٌ من أهل التخاطب، وإنما فهم من قوله: «طلِّقْ أيتَهما شبَّتَ» مفارقتَها وإخراجها عنه وإمساك الأخرى، ولو كان قوله: «طلِّق أيتهما شبَّتَ» (١) اختيارًا لها لنفذ الطلاق عليها، وانفسخ نكاح الأخرى بأنه لم يخترها (٢)، فيكون أمرًا له بإرسال الاثنتين: هذه بالتطليق، والأخرى باختيار غيرها. وقد صرَّح به أصحاب هذا القول فقالوا: لا يكون الطلاق إلا في زوجةٍ، ففي ضمن تطليقه لها اختيارٌ (٣) منه لها، فينفذ الطلاق وتنقطع العصمة بينه وبين البواقي.

وهذا باطلٌ قطعًا، وكيف يكون الطلاق الذي جُعل لرفع النكاح وإزالته وحلِّ قَيْدِه دالًا على ضدِّ موضوعه من الإمساك والاختيار؟! وهل هذا إلا قلب الحقائق! وهو بمنزلة جعل الإمساك والاختيار دليلًا على الفراق والطلاق، وأي فرقٍ حقيقةً أو لغةً بين قوله: أرسلتُكِ، وسيَّبتكِ، وأخرجتُكِ من نكاحى، وطلقتُكِ؟!

وقولهم: إن الطلاق لا يكون إلا في زوجةٍ، فجوابه من وجوهٍ:

أحدها: أن الطلاق المضاف إلى زوجةٍ لا يكون إلا في زوجةٍ، وأما الطلاق الذي هو عبارةٌ عن اختيار غير المطلقة، وإخراج المطلقة عن نكاحه فلا يلزم أن يصادف زوجةً.

<sup>(</sup>١) «مفارقتها وإخراجها... أيتهما شئت» ساقطة من طبعة رمادي.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «لم يختارها».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «اختيارًا».

الثاني: أن الطلاق هاهنا كنايةٌ عن التسيُّب والإرسال، فهو بمنزلة قوله رغبتُ عنك وأرسلتُك، فهو طلاقٌ مقيَّدٌ بقيد القرينة، وهي من أقوى القرائن.

الثالث: أنه كيف يمكن أن يقول هذا القول من يقول: إن أنكحة الكفار صحيحة فللق صحيحة وإذا كانت صحيحة فطلق واحدة صارت كأنها لم يعقد عليها، وصار البواقي هن المعقود عليهن، فكأنه أسلم وتحته أربع أو إحدى الأختين فقط.

فإن قيل: بالإسلام زال صحة نكاح الجميع، فلا يمكن أن يقال: نكاح الخمس صحيح بعد إسلامه، ولا يُحكم ببطلان نكاحهن، فإذا طلق واحدة علمنا أنها حينئذ زوجة، ومن ضرورة كونها زوجة بطلان نكاح من عداها، فإذا كان تحته ثمان فطلق أربعًا علمنا أنهن حين الطلاق زوجاته، فبالضرورة يكون نكاح من عداهن مفسوخًا، إذ لا يمكن أن يكون حال الطلاق نكاح الثمان صحيحًا.

قيل: هذه الشبهة التي لأجلها قالوا: إن الطلاق يكون اختيارًا. وجواب هذه الشبهة أن النكاح بين الإسلام والاختيار موقوف لم ينفسخ بنفس الإسلام، ولا بقي صحيحًا لازمًا، إذ لو انفسخ بنفس الإسلام لم يختر، وهذا واضح. ولهذا له أن يُمسك من شاء من الثمان إلى تمام النصاب، فما منهن واحدة إلا والنكاح في حقها صحيح إذا اختارها، وباطل إذا أخرجها عن عصمته، فالطلاق صادف هذه الزوجة الموقوفة، ولا يلزم منه اجتماع الثمان في الإسلام في عقد لازم، وليس المحذور سوئ ذلك.

#### فصل

واختلاف الدارين لا يوقع الفرقة، وإنما التأثير لاختلاف الدين.

قال أحمد في رواية ابن القاسم (١): الزوجان على نكاحهما ما دامت في العدة، فإذا أسلمت فهما على نكاحهما لا يُفرَّق بينهما. وكان الشافعي يحتج على أصحاب أبي حنيفة إذا أسلمت وهي في دار الحرب، ثم أسلم هو: أنها امرأته، وكذلك أقول.

وقال أبو حنيفة (٢): اختلاف الدارين يوقع الفرقة، فعنده إذا خرجت الحربية إلينا مسلمةً وخلفت زوجها في دار الحرب كافرًا وقد دخل بها (٣) وقعت الفرقة بينهما في الحال.

وقد تناظر الشافعي هو ومحمد بن الحسن \_ رحمهما الله تعالىٰ \_ في هذه المسألة، وساق الربيع المناظرة (٤)، فقال الشافعي: [إن] قال قائل: ما دلَّك على ذلك؟ قيل له: أسلم أبو سفيان بن حرب بمرِّ الظهران (٥)، وهي دار خزاعة، وخزاعة مسلمون قبل الفتح في دار الإسلام، ورجع إلىٰ مكة وهند بنت عتبة

<sup>(</sup>١) كما في «الجامع» للخلال (١/ ٢٦٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: «المبسوط» (٥/ ٥١)، و«فتح القدير» (٣/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «بينهما».

<sup>(</sup>٤) في «الأم» (٦/ ٣٩٤- ٣٩٦). والزيادات بين المعكو فتين منه.

<sup>(</sup>٥) مرّ الظهران: موضع على مرحلة من مكة، بينهما خمسة أميال. انظر: «معجم البلدان» (٥/ ١٠٤).

مقيمة على غير الإسلام، فأخذت بلحيته وقالت: اقتلوا الشيخ الضال. ثم أسلمت هند بعد إسلام أبي سفيان بأيام كثيرة، وكانت كافرة مقيمة بدار ليست بدار الإسلام يومئذ، وزوجها مسلم في دار الإسلام، وهي في دار حرب. ثم صارت مكة دار إسلام، وأبو سفيان بها مسلم، وهند كافرة، ثم أسلمت قبل انقضاء العدة، فاستقراً على النكاح؛ لأن عدتها لم تنقض حتى أسلمت.

وكان كذلك حكيم بن حِزام وإسلامه وأسلمت امرأة صفوان بن أمية، وامرأة عكرمة بن أبي جهل بمكة، فصارت دارهما دار الإسلام، وظهر حكم رسول الله عليه بمكة، وهرب عكرمة إلى اليمن وهي دار حرب [وصفوان يريد اليمن وهي دار حرب،] ثم رجع صفوان إلى مكة وهي دار الإسلام، وشهد حنينًا وهو كافر، ثم أسلم، واستقرت عنده امرأته بالنكاح الأول [ورجع عكرمة وأسلم، فاستقرت عنده امرأته بالنكاح الأول،] وذلك أنه لم تنقض عدتها.

فقلت له: ما وصفتُ لك من أمرِ أبي سفيان وحكيم وأزواجهما [وأمرِ صفوان وعكرمة وأزواجهما] أمرٌ معروفٌ عند أهل العلم بالمغازي. وقد حفظ أهل المغازي أن امرأةً من الأنصار كانت عند رجل بمكة، فأسلمت وهاجرت إلىٰ المدينة، [فقدم زوجها] وهي في العدة، [فأسلم]، فاستقرَّا علىٰ النكاح. انتهىٰ كلامه(١).

وقد روى البخاري في «صحيحه» (٢) عن ابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُمَّا قال: كان

<sup>(</sup>١) أي كلام الشافعي.

<sup>(</sup>٢) برقم (٥٢٨٦) ومنه الزيادة.

المشركون على منزلتين من النبي عَلَيْ والمؤمنين: [كانوا] مشركي (١) أهل حربٍ يقاتلهم ويقاتلونه، [ومشركي أهل عهد لا يقاتلهم ولا يقاتلونه، وكان إذا] هاجرت (٢) امرأةٌ من أهل الحرب لم تُخطَب حتى تحيض وتطهر، فإذا طهرت حلَّ [لها] النكاح، فإن هاجر زوجها قبل أن تنكح رُدَّت إليه.

فهذا هو الفصل في هذه المسألة، وهو الصواب.

وليس هذا الحيض هو العدة التي قدَّرها كثيرٌ من الفقهاء أجلًا لانقضاء النكاح، بل هو استبراءٌ بحيضة تحلُّ بعدها للأزواج، فإن شاءت نكحت، وإن شاءت أقامت وانتظرت إسلام زوجها، فمتى أسلم فهي امرأته انقضت العدة أو لم تنقضِ. هذا الذي كان عليه أمر رسول الله ﷺ، وهو الصواب بلاريب.

قالت الحنفية: مَرُّ الظهران لم تكن صارت من بلاد الإسلام لأنها قريبةٌ من مكة، وهي كانت دار حرب، فكان حكم ما قرب منها حكمها إلىٰ أن استولىٰ النبي عَلَيْ علىٰ مكة وقهر أهلها وغلبهم، فصارت هي وما حولها من دار الإسلام، فثبت بهذا أن أبا سفيان أسلم في دار الحرب، فلم تختلف به وبامرأته الدارُ.

قال الجمهور: أبو سفيان أسلم بمرِّ الظهران عند النبي عَلَيْهُ، وقد نزلها والمسلمون الذين معه وثبتتُ أيديهم عليها، وجرتُ أحكام الإسلام فيهم، وإذا كان كذلك كانت من دار الإسلام، وكانت في ذلك بمنزلة المدينة وسائر

<sup>(</sup>١) في الأصل: «مشركوا». والمثبت من البخاري.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «وإذا كانت إذا هاجرت». والمثبت من البخاري.

مدن الإسلام.

قالت الحنفية: ولا حجة لكم في هروب عكرمة بن أبي جهل يوم الفتح، وصفوان بن أمية إلى اليمن أو الطائف أو الساحل، حتى وافاهما نساؤهما، وأخذن (١) لهما الأمان، فإن مكة لما فُتحت صار ما قرب منها من دار الإسلام، فساحل البحر قريبٌ منها. والطائف وإن كانت دار كفر إذ ذاك، فليس في القصة أنه وصل إليها بل قصدها، ولعله لم يخرج من دار الإسلام، ولم يصل إليها.

وأما اليمن فإنها كانت قد صارت دار إسلام، وأقرَّ أهل الكتاب منهم بالجزية، وأما عبَّاد الأوثان فأسلموا على يد علي ومعاذٍ وأبي موسى، فلم تختلف الدار بين هؤلاء وبين نسائهم.

قال الجمهور: دار الإسلام هي التي نزلها المسلمون، وجرت عليها أحكام الإسلام، وما لم تجرِ عليه أحكام الإسلام لم يكن دار إسلام وإن لاصَقَها، فهذه الطائف قريبةٌ إلىٰ مكة جدًّا، ولم تصر دار إسلام بفتح مكة، وكذلك الساحل.

وأما اليمن فلا ريبَ أنه كان قد فشا فيهم الإسلام، ولم يستوثق كلّ بلادها بالإسلام إلا بعد وفاة النبي عَلَيْهُ في زمن خلفائه، ولهذا أتوا بعد موت النبي عَلَيْهُ أرسالًا، وفتحوا البلاد مع الصحابة. وعكرمة لم يهرب من الإسلام إلى بلد إسلام، وإنما هرب إلى موضع يرى أن أهله على دينه.

 <sup>(</sup>١) في الأصل: «وأخذا».

نزلنا عن هذا كله، فالذين أسلموا وهاجروا قبل فتح مكة لم يفرِّق رسول الله عليه الله عليه الله على المار قطعًا، ولو لم تكن الآثار متظافرة بذلك لكان القياس يقتضي عدم التفريق باختلاف الدار، فإن المسلم لو دخل دار الحرب وأقام بها وامرأته مسلمة ، أو أقامت امرأة الحربي في دار الحرب، وخرج هو إلى دار الإسلام بأمانٍ لتجارةٍ أو رسالةٍ = فإن النكاح لا ينفسخ.

فإن قلتم: الدار لم تختلف بهما هاهنا فعلًا وحكمًا، وإنما اختلفت فعلًا؛ لأن حكم المسلمة في دار الحرب حكمها في دار الإسلام، وكذلك حكم المسلم فعلًا.

قيل لكم: إذا استوطنها كان من أهلها، ولهذا إذا قتله جيشُ المسلمين ولم يعلموا حاله لم تجب عليهم الدية؛ لأن الدار دار إباحةٍ، فلم يتعلق بالقتل وجوب الدية، ولو تعمّد قتل مسلم لم يجب عليه القود عندكم، ولكان الحربي إذا دخل إلينا مستأمنًا ثبت له حكم الدار، ولهذا من قتله وجبت عليه ديته، ولم يجز سبيه واسترقاقه وأخذُ ماله.

وأيضًا فالنكاح عقد من العقود، فلم ينفسخ باختلاف الدارين كالبيع وغيره.

وأيضًا فإن المسلم لو دخل دار الحرب وتزوَّج حربيةً صحّ النكاح، ولو كان اختلاف الدارين يوجب فسخ النكاح لوجب أن لا يصح النكاح بينهما؛ لأن المسلم من أهل دار الإسلام وإن كان في دار الحرب، والحربية من أهل دار الحرب، فالدار مختلفة بينهما في الحقيقة. ولا يجوز أن يقال: إنهما مقيمان في دارٍ واحدةٍ فلم تختلف بهما؛ لأنه لو كان كذلك لوجب أن تقع الفرقة بينه وبين امرأته التي في دار الإسلام؛ لأنه قد اختلفت بهما الدار، ولوجب إذا دخل الحربي دار الإسلام وله زوجة في دار الحرب أن ينفسخ النكاح بينهما لاختلاف الدار، فلما لم ينفسخ عُلِم أن المسلم إذا كان في دار الإسلام فهو من أهل دار الإسلام، والحربي إذا كان في دار الإسلام فهو من أهل دار الحرب، ومع هذا النكاح لا ينفسخ، كذلك هاهنا.

قالت الحنفية: قال الله تعالى: ﴿يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا جَآءَكُمُ اللهُ وَعَلَيْ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَمُوْمِنَكُ مُهَاجِرَاتٍ اللهُ الله الله الله عنها من وجوهٍ:

أحدها: قوله: ﴿لَا هُنَّ حِلُّ لَّهُمْ وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ ﴾، وعندكم إذا خرج مسلمًا قبل أن تحيض ثلاث حيضٍ فهي حلُّ له، وهو حلُّ لها.

الثاني: قوله: ﴿وَءَاتُوهُم مَّآ أَنفَقُوا ﴾، ولو لم تقع الفرقة بينهما باختلاف الدارين لم تؤمر بردِّ المهر عليه.

الثالث: قوله: ﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَّ﴾، فأباح نكاحهن على الإطلاق، وعندكم لا يباح نكاحها في الحال إذا كانت مدخولًا بها.

الرابع: قوله: ﴿ وَلَا تُمَسِّكُواْ بِعِصَمِ أَلْكَ وَافِرِ ﴾، وفي المنع من العقد عليها تمسُّكُ بعصمة الكوافر.

قال الجمهور: لا حجة لكم في شيء من ذلك، فإن قوله تعالى: ﴿لَا هُنَّ حِلُّ لَهُمْ﴾ إنما هو في حال الكفر، ولهذا قال: ﴿فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا

تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى أَلْكُفِّارٍّ ﴾، ثم قال: ﴿لَا هُنَّ حِلُّ لَّهُمْ وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ ﴾.

وأما قوله: ﴿وَءَاتُوهُم مَّا أَنفَقُوا ﴾، فقد تنازع الناس فيه، فقالت طائفةٌ: هذا منسوخٌ (١)، وإنما كان ذلك في الوقت الذي كان يجب فيه ردُّ المهر إلىٰ الزوج الكافر إذا أسلمت امرأته، وهذا عندكم أيضًا منسوخٌ.

وأما من لم يره منسوخًا فلم يجب عنده ردُّ المهر لاختلاف الدارين، بل لاختلاف الدارين، بل لاختلاف الدين ورغبة المرأة عن التربُّص بإسلامه، فإنها إذا حاضت حيضةً ملكت نفسها، فإن شاءت تزوجت، وحينئذ تردُّ عليه مهره، وإن شاءت أقامت وانتظرت إسلامه.

وأما قوله تعالى: ﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ ﴾، فإنما ذلك بعد انقضاء عدتها، ورغبتها عن زوجها وعن التربص بإسلامه، كما قال تعالى: ﴿فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، والمراد بعد انقضاء عدتها ورضاها.

وأما قوله: ﴿وَلَا تُمَسِّكُواْ بِعِصَمِ أَلْكُوافِرِ ﴾، فهذا لا يدلُّ على وقوع الفرقة باختلاف الدار، وإنما يدلُّ على أن المسلم ممنوع من نكاح الكافرة المشركة، ونحن لا نقول ببقاء النكاح مع شركها، بل نقول: إنه موقوفٌ، فإن أسلمت في عدتها أو بعدها فهي امرأته.

قالت الحنفية: زوجان اختلفت بهما الدار فعلًا وحكمًا، فوجب أن تقع

<sup>(</sup>١) انظر: «الدر المنثور» (١٤/ ٢٤٤).

الفرقة بينهما، أصله الحربية إذا دخلت دار الإسلام بأمان، ثم أسلمت قبل الدخول، وإذا سُبِي الزوج وأُخرج إلى دار الإسلام فإن الفرقة تقع، كذلك هاهنا.

قال الجمهور: هذا منتقضٌ بما ذكرنا من انتقال المسلم إلى دار الحرب، ودخول الحربية إلى دار الإسلام، ودخول الحربي بأمانٍ لتجارةٍ أو رسالةٍ.

وأما الحربية إذا دخلت دار الإسلام وأسلمت فالموجب للفرقة هناك اختلاف الدين دون اختلاف الدارين، ألا ترئ أنه لو وجد ذلك في دارٍ واحدةٍ كان الحكم كذلك.

وأما السباء فليست العلة في الفرقة فيه اختلاف الدارين، ولا طَريانُ الرق، لأنا نحكم بالفرقة قبل حصول المرأة في دارنا بظهور الإمام عليها، ولأنا لا نحكم بالفرقة بسبب طريان الرقّ عليهما. ولهذا لو سُبي الزوجان معًا فهما علىٰ نكاحهما. وإنما نحكم بالفرقة لأن الغالب أن السباء إذا وقع في أحد الزوجين فلا سبيل إلىٰ معرفة بقاء الزوج أو هلاكه، فينزل المجهول المشكوك فيه كالمعدوم.

قالوا: ولا يلزمنا هذا (١) إذا علمنا وجود الزوج في دار الحرب؛ لأنه نادرٌ، والغالب عدم العلم به.

قالوا: ولهذا المعنى حكمنا بإسلام الطفل بإسلام سَابِيه؛ لأنه لا سبيلَ

<sup>(</sup>١) في الأصل: «على هذا».

إلى معرفة أبويه غالبًا، فجعلناه كالمتحقق، وإن علمنا وجودهما حكمنا بإسلامه أيضًا لأنه نادرٌ. هذا جواب القاضي وأصحابه، وهو بناءً علىٰ أن الزوجين إذا سُبِيا معًا فهما علىٰ نكاحهما، وأن الفسخ لم يكن للاستيلاء علىٰ بُضْع المرأة ومِلكه، وهذا هو المشهور عن أحمد.

والصحيح أن الفسخ لم يكن لهذه العلة، بل للاستيلاء على جميع ملك الرجل وحقوقه، وبُضْعُ زوجته من أملاكه، وقد استولى عليه وملَكَه السابي كما ملك رقبتَها، فلا معنى لبقاء العصمة في البضع وحده دون سائر أملاكه ودون سائر أجزاء المرأة ومنافعها. وعلى هذا فلا فرقَ بين أن تُسبى وحدها أو مع الزوج، وعلى هذا دلَّ القرآن في قوله تعالى: ﴿وَالْمُحْصَنَكُ مِنَ ٱلنِّسَا إِلَّا مَا مَلَكَتُ أَيْمَلَنُكُمُ ﴾ [النساء: ٢٤]، نزلت في السبايا، فحرَّ م الله نكاح المتزوجات إلا المَسْبيَّات إذا انقضت عدتهن. كذلك قال أبو سعيد (١). ولم يُفرِّق بين أن تُسبى وحدها أو مع زوجها، وبين أن يُعلم هلاك الزوج أو يُعلم بقاؤه أو يُشكّ فيه. ولو كانت العلة إنما هي الجهل ببقاء الزوج، وتنزيل المجهول كالمعدوم = لما انفسخ النكاح مع العلم بوجوده في دار الحرب.

وقولهم: إن هذا نادرٌ، والحكم للغالب= قول(٢) في غاية الفساد، فإن الحكم إذا ثبت لعلةٍ زال بزوالها، وليس بقاء الزوج في دار الحرب نادرًا، ولو

<sup>(</sup>١) أخرج مسلم (١٤٥٦) عن أبي سعيد الخدري قوله في سبب نزول الآية وتفسيره: أي فهنَّ لكم حلال إذا انقضت عدتهنّ. وانظر: «زاد المعاد» (٦/ ٣١٨).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «فرق». والمثبت يقتضيه السياق.

كان نادرًا وهو معلومٌ كان بمنزلة المفقود في المَهْلَكة إذا عُلم بقاؤه، ومثل هذا لا يقال فيه: نادرٌ، ونكاح الأول قائمٌ، ووجود الزوج مقطوعٌ به، هذا في غاية الفساد.

والصواب الذي دلَّ عليه القرآن وسيرةُ النبي عَلَيْهُ في السبايا والقياسُ: أن النكاح ينفسخ بسباء المرأة مطلقًا، فإنها قد صارت مِلكًا للسابي، وزالت العصمة عن ملك الزوج لها، كما زالت عن ملكه لرقبتها ومنافعها. وهذا اختيار أبي الخطاب وشيخنا(١)، وهو مذهب الشافعي.

وأما قولهم: إنا إنما حكمنا بإسلام الطفل بإسلام سَابِيه؛ لأنه لا سبيل إلى معرفة أبويه غالبًا، فجعلناه كالمحقّق، وإن علمنا وجودهما حكمنا بإسلامه أيضًا؛ لأنه نادرٌ = فالصحيح خلاف هذا القول، وأنه يُحكم بإسلامه تبعًا لسابيه، ولو كان مع الأبوين أو أحدهما، فهذا أنصُّ (٢) الروايتين عن أحمد، وهو مذهب الأوزاعي وأهل الشام (٣)، فإن السابي له أحقُّ به من أبويه، وقد انقطعت تبعيته للأبوين بسباء المسلم له، وهو مولودٌ على الفطرة، وإنما جعلناه على دين أبويه تبعًا لهما، فإذا زالت التبعية صار مالكه أولى به، وصار تابعًا له.

قالت الحنفية: فإن اختلاف الدارين يؤثِّر في قطع العصمة، ألا ترى أن

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع الفتاوي» (۳۱/ ۳۸۰)، و «الأوسط» لابن المنذر (۱۱/ ۲۹۲).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «أقصى». والمثبت من هامشه.

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغنى» (١١٥/١٣). وسيأتي الكلام عليه (٢/ ٨٥ وما بعدها).

ذميًّا لو مات في دار الإسلام وخلف مالًا وله ورثةٌ من أهل الحرب في دار الحرب لم يستحقوا من إرثه شيئًا، وجُعل ماله في بيت المال لاختلاف الدارين، ولو كان ورثته ذميين في دار الإسلام لكانوا هم أحقَّ بتركته من جماعة المسلمين، لأنه لم يختلف به وبهم الدار. وكذلك لو سُبي من أهل الحرب دون أبويه فمات صُلِّي عليه، لأنه اختلف به وبأبويه الدار، فانقطعت العصمة بينه وبينهما، فصار مسلمًا بالدار كاللقيط، ولو سُبي مع أبويه أو احدهما فمات لم يُصلَّ عليه، لأنه لم يختلف به وبهما أو بأحدهما الدارُ.

قال الآخرون: انقطاع الإرث بينهما لم يرجع إلى اختلاف الدارين، لكن رجع إلى اختلاف الدارين، لكن رجع إلى قطع الموالاة والنصرة، ولهذا لو كان ذميًّا في دار [الإسلام] (١) فدخل قريبه الحربي مستأمنًا ليقيم مدةً ويرجع إلى دار الحرب لم يتوارثا، وإن كانت الدار واحدةً.

وكذلك إذا سُبي الصبي دون أبويه ومات فإنه يصلَّىٰ عليه، وإن كان موته في دار الحرب، لأنا نحكم بإسلامه بإسلام سَابِيه. وعلىٰ أنا لا نسلِّم انقطاع التوارث بينهما، فإن يعقوب بن بختان سأل أحمد عن رجل من أهل الذمة دخل بأمانٍ فقتله رجل من المسلمين، فقال: يُبعث بديته إلىٰ أهل بلاده (٢). فقد نصَّ علىٰ أن ديته يُنفذ بها إلىٰ بلاده، وإنما أراد بذلك إلىٰ الله

<sup>(</sup>١) زيادة ليستقيم السياق.

<sup>(</sup>٢) لم أجد هذه الرواية، وهي برواية الأثرم في «المغني» (٩/ ١٥٨). وهو قول مالك أيضًا كما في «الأوسط» لابن المنذر (٦/ ٣١١).

ورثته؛ لأنه لو لم يكن له ورثة كانت ديته في بيت المال. وقد نصَّ علىٰ ذلك في رواية أبي طالب<sup>(۱)</sup> في النصراني إذا مات وليس له وارثٌ، جُعل ماله في بيت مال المسلمين.

والوجه فيه قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ مِن قَوْمِ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُم مِّيثَكُ فَدِيَةٌ مَّسَلَّمَةً إِلَىٰ أَهْلِهِ ﴾ [النساء: ٩١]، وهذا عامٌّ في الذمي والمسلم، وعامٌّ فيه إذا كان أهله في دار الإسلام أو دار الحرب. ولأنهما قد اتفقا في الدين، فجاز أن يتوارثا كما لو كانا في دارٍ واحدةٍ، ولأنهما لو اجتمعا في دارٍ توارثا، فيجب أن يتوارثا وإن اختلفت بهما الدار، دليله المستأمن.

يبيِّن صحة هذا: أن أحكام المستأمن والحربي مختلفةٌ؛ لأن المستأمن يحرم قتلُه، وتُضمَن نفسه، ويُقطع بسرقة ماله، والحربي بخلافه؛ ولأن اختلاف الدارين لا يوجب انقطاع العصمة، بدليل أنه لا يوجب فسخ الأنكحة.

وقولهم: إن الميراث يثبت بالموالاة والنصرة، واختلاف الدارين يمنع من ذلك = لا يصح كما لم يصح إذا اختلفت الداران بالمسلمين، ولأن هذا يبطل باليهود والنصارئ، فإنهم لا يتناصرون، ويتوارثون عند المنازع لنا وعندنا على إحدى الروايتين، ولا يتوارثون على الرواية الأخرى، لا لهذه العلة لكن لاختلاف الدين، فإن دينهم مختلف، ولأن الصبي والمجنون والنساء يرثون (٢)، ولا نصرة فيهم، ولهذا لما كان العقل طريقه النصرة لم

<sup>(</sup>١) «الجامع» للخلال (٩٣٧).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «يرثن». والضمير لا يرجع إلى النساء خاصة. وسيأتي ضمير الجمع

يكن لهم مدخلٌ فيه.

## فصل

ومن فروع هذه المسألة أنه قبل الاختيار هنَّ على النكاح في حكم الإنفاق، فعليه نفقة الجميع إلى أن يختار، لأنهن محبوساتٌ عليه وإن لم يكن النكاح صحيحًا لازمًا بعد الإسلام، ولأنهن في حكم الزوجات، ولهذا أيتهنّ اختارها كانت زوجةً من غير تجديد عقد (١).

#### فصل

ولو زوَّج الكافرُ ابنَه الصغير أكثرَ من أربع نسوةٍ، ثم أسلم الزوج والزوجات الم يكن له الاختيار قبل بلوغه، فإنه لا حكم لقوله، وليس لأبيه الاختيار، لأن ذلك حقٌ يتعلق بالشهوة، فلا يقوم غيره مقامه فيه، وتُحبَس عليه الزوجات إلىٰ أن يبلغ، فيختار حينئذٍ، وعليه نفقتهن إلىٰ أن يبلغ، فيختار

هكذا قال أصحابنا (٢) والشافعية (٣). وهو في غاية الإشكال، فإنه ليس في الإسلام مسلم تحته عشر نسوةٍ مسلماتٍ يبقئ نكاحهن مدة سنين، وفي ذلك إضرارٌ بالزوجات في هذه المدة بحيث تبقئ المرأة ممنوعةً من الزوج مدة سنين، محبوسةً على صبي لا تدري أيختارها أم يفارقها، وفي ذلك

المذكر "فيهم" ليناسب الفعل.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغني» (۱۰/ ۱٥).

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق (١٠/ ١٦،١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: «فتح العزيز» (٨/ ١٠٧)، و «روضة الطالبين» (٧/ ١٥٧).

إضرارٌ عظيمٌ بها، وهو منتفٍ شرعًا. وقياسُ المذهب أن يختار عنه وليُّه كما لو كان مجنونًا.

فإن قلتم: والحكم في المجنون كذلك، فهو في غاية الفساد، إذ تبقى المرأة ما شاء الله من السنين محبوسةً عليه.

وإن فرَّ قتم بأن البلوغ له حدُّ ينتهي الصبي إليه، فلا يشقُّ انتظاره بخلاف الجنون.

قيل أولًا: لا بدَّ لهذا الفرق من شاهدٍ بالاعتبار.

وقيل ثانيًا: لا ريبَ أنه يشقُّ على المرأة الانتظارُ بضعَ عشرةَ سنةً لا يُدرئ أيعيش الزوج حتى يصل إليها، أم يموت قبل ذلك.

وقيل ثالثًا: والجنون قد يزول عن قربٍ أو بعدٍ، وإن لم يكن لزواله أمدٌ شرعي، وقد صرَّح الأصحاب بأنه إذا جُنَّ انتظر به عود عقله، ثم يختار.

والصواب أن الولى يقوم مقامه في الموضعين.

#### فصل

والاختيار واجبٌ على الفور؛ لأن النبي عَيَالِيَةٍ أمر به، والأمر المطلق على الفور، ولا سيما إذا تضمَّن التأخير إمساك المسلم أكثر من أربع، وهذا لا يجوز، فإن أبى الاختيار أُجبِر عليه بالحبس والضرب؛ لأنه حقُّ عليه، وهو قادرٌ على الإتيان به، فأُجبر عليه كإيفاء الدين (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغني» (۱۰/ ۱۵).

قال الشيخ في «الكافي»(١): وهكذا كلُّ من عليه حقُّ إذا امتنع من أدائه.

قال القاضي في «الجامع»(٢): فإن لم يختر حبسه، ويكون الحبس ضربًا من التعزير، فإن لم يختر ضربه وعزَّره، ويفعل ذلك ثانيًا وثالثًا حتىٰ يختار؛ لأن هذا حقُّ تعيَّن عليه، ولا يقوم غيره مقامه، فوجب حبسه وتعزيره حتىٰ يفعله.

وهكذا إذا كان على رجل دينٌ، وله مالٌ فائضٌ لا يعرف بمكانه (٣)، وامتنع من قضاء دينه، فإن الحاكم يحبسه ويضربه.

### فصل

فإذا اختار أربعًا فهل يكون اختياره لهن فراقًا لسائرهن أم لا يَبِنَّ منه حتىٰ يفارقهن بفعله؟ فصرَّح الشيخ في «المحرر»(٤)، وصاحب «المغني»(٥) أنهن يَبِنَّ منه بنفس الاختيار، ووقع في كلام بعض الأصحاب<sup>(٦)</sup> أنه يجب عليه أن يفارق غير المختارات. وهذه العبارة تُوهِم أنهن لا يَبِنَّ حتىٰ ينشئ لهن فراقًا.

<sup>(1) (7,00,54).</sup> 

<sup>(</sup>٢) لم أجد النصّ في «الجامع الصغير» المطبوع.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «لا يعرض مكانه».

<sup>(3) (4/ 47).</sup> 

<sup>.(</sup>١٨/١٠) (٥)

<sup>(</sup>٦) انظر: «المغني» (١٥/١٥).

وحكاه الخطابي<sup>(۱)</sup> عن بعض أهل العلم قال: وحديث فيروز الديلمي حجة للمن قال ذلك، يعني قوله: «وفارق سائرهن»، ولو بِنَّ منه بنفس الاختيار لم يأمره بتحصيل الحاصل، وهذا مذهب مالك. والمسألة محتملة .

#### فصل

فإن مات قبل الاختيار، فقال القاضي: قياس المذهب يقتضي أنه يجب على جماعتهن عدة الوفاة؛ لأن أكثر ما فيه أنه ممنوع من استدامة نكاح ما زاد على أربع، وهذا لا يمنع من عدة الوفاة، كالنكاح الفاسد إذا اتصل به الموت وجب فيه عدة الوفاة، نص عليه. وهذا أولى، لأنا نحكم بصحة العقد في الجميع.

وتبعه الشيخ في «المقنع» (٢)، وقال في «الكافي» و «المغني» (٣): والأولى أن من كانت منهن حاملًا فعدتها بوضعه؛ لأن ذلك تنقضي به العدة في كل حالٍ. ومن كانت آيسةً أو صغيرةً فعدتها عدة الوفاة لأنها أطول العدتين في حقها. ومن كانت من ذوات الأقراء اعتدَّتْ أطولَ الأجلين من ثلاثة قروءٍ أو أربعة أشهرٍ وعشرٍ (٤)، لتنقضي العدة بيقينٍ، ولأن كلَّ واحدةٍ منهن يحتمل أن

<sup>(</sup>۱) «معالم السنن» (۳/ ۱٥۸) بنحوه. وليس في حديث فيروز: «وفارق سائرهن»، وإنما خاطب به النبي عَلَيْ غيلان بن سلمة الذي أسلم وعنده عشر نسوة.

<sup>(</sup>۲) (ص ۲۱۷).

<sup>(</sup>۳) «الكافي» (۳/ ۷٦)، «المغني» (۱۱/۱۰).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «وعشرًا». والمثبت ما في «المغني».

تكون مختارةً أو مفارقةً، وعدة المختارة عدة الوفاة، وعدة المفارقة ثلاثة قروءٍ، فأوجبنا أطولَهما لتنقضي العدة بيقينٍ، كما قلنا فيمن نسي صلاةً من يومٍ لا يعلم عينَها: عليه خمس صلواتٍ، وهذا مذهب الشافعي.

ولو قيل: إن من كانت منهن حاملًا اعتدت بالوضع، ومن كانت حائلًا فعدتها عدة الوفاة بكل حال الكان قويًّا؛ لأن وضع الحمل يأتي على جميع العدة، فلا عدة بعده. وأما الحائل فلأن النكاح قبل الاختيار في حكم الثابت، بدليل أن من اختارها منهن فهي زوجةٌ من غير تجديد عقد، ومن طلقها نفذ طلاقه، وغايته أنه نكاحٌ غير مستقرِّ، وهو آئلٌ إلى الفسخ في حق بعضهن، ولم تعيَّن المفسوخُ نكاحها، والأصل في كل واحدةٍ منهن بقاء النكاح، وهذا أولى إن شاء الله تعالىٰ.

#### فصل

فأما ميراثهن، فقال القاضي: فيهن أربع يستحققن الميراث، وأربع لا يستحققنه، فينظر؛ فإن اصطلحوا على أن يكون ذلك بينهن على السواء أو على التفاضل أو يكون لبعضهن = جاز، وإن تشاحّوا فقياس المذهب أنه يُقرَع بينهن، فإذا وقعت القرعة لأربع منهن كان الميراث بينهن بالسوية (١).

قال: وأصل هذا ما نصَّ عليه أحمد في من طلق واحدةً من نسائه لا بعينها، أو بعينها لكنه أُنسِيها، فإنه يُقرَع بينهن، وتخرج بالقرعة، فإن مات قبل

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغني» (۱۸/۱۰).

ذلك أقرع الورثة، وكان الميراث للبواقي منهن (١). ومذهب الشافعي أن الميراث يُوقَف حتى يصطلحن عليه.

#### فصل

وأما المهر فيُنظر، فإن كان بعد الدخول فالمهر واجبُّ لكل واحدةٍ منهن لأجل الدخول، وكذلك إن كان قد دخل ببعضهن كان لها المهر، وإن مات قبل الدخول نظر في السابق منهما إلى الإسلام، فإن كان الزوج وجب عليه نصف المهر لأربع منهن كما أوجبنا الميراث لأربع منهن، وإن كان السابق الزوجات فلا مهر لواحدةٍ منهن؛ لأن الفرقة جاءت من جهتهن قبل الدخول.

#### فصل

فإن طلَّق الجميع، فقال أصحابنا: يخرج منهن أربع بالقرعة، فيكُنَّ المختارات، ويقع الطلاق بهن وينفسخ نكاح البواقي، وله تجديد العقد عليهن. فإن كان الطلاق ثلاثًا فمتى انقضت عدتهن فله أن ينكح من الباقيات، لأنهن لم يطلقن منه، ولا يحلُّ له المطلقات إلا بعد زوج وإصابة (٢).

قلت: وهذا بناءً على أن الطلاق يكون اختيارًا (٣) للمطلقات، فيكُنَّ هن الزوجات ومن عداهن أجنبيات، وعلى أنه إذا كان تحته أربع فطلقهن لم

المصدر نفسه (۱۰/۲۲۰).

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغنى» (۱۸/۱۰).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «اختيار».

يحلُّ له نكاح خامسةٍ حتىٰ تنقضي عدة واحدةٍ منهن.

وعندي ينفذ الطلاق في الجميع، لأنهن في حكم الزوجات قبل الاختيار، وكل واحدة منهن صالحة للإبقاء من غير تجديد عقد. وكون النكاح [فاسدًا](١) لا في الجميع، وآئلًا إلى الفسخ فيما زاد على الأربع = لا يمنع وقوع الطلاق، فإن الطلاق عندنا يقع في النكاح الفاسد الذي لا سبيل إلى الاستمرار به، وهنا له سبيلً إلى الاستمرار بكل واحدة على انفرادها، ومع ثلاثٍ أخر.

## فصل(۲)

فلو أسلم، ثم طلق الجميع قبل إسلامهن، ثم أسلمن (٣) في العدة = أُمِر أن يختار أربعًا منهن، فإذا اختارهن تبينًا أن طلاقه وقع بهن لأنهن زوجاتٌ، ويعتددن من حين طلاقه، وبانَ البواقي باختياره لغيرهن، ولا يقع بهن طلاقه، وله نكاح أربع منهن إذا انقضت عدة المطلَّقات؛ لأن هؤلاء غير مطلقاتٍ.

والفرق بين هذه المسألة وبين التي قبلها: أن طلاقهن قبل إسلامهن في زمنٍ ليس له الاختيار فيه، فإذا أسلمن تجدّد له الاختيار حينئذ، وفي التي قبلها طلّقهن وله الاختيار، والطلاق يصلُح اختيارًا، وقد أوقعه في الجميع، وليس بعضهن أولى من بعضٍ، فصرنا إلى القُرعة لتساوي الحقوق.

<sup>(</sup>١) هنا بياض في الأصل.

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغني» (۱۸/۱۰) ۱۹).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «أسلموا». والمثبت من «المغني».

# فصل(١)

وإذا اختار منهن أربعًا وفارق البواقي، فهل العدة من حين الاختيار أم من حين الإسلام؟ فيه وجهان:

أشهرهما: أنها من حين الاختيار، لأنهن إنما بِنَّ منه بالاختيار.

ووجه الوجه الثاني: أنهن يَبِنَّ منه بالإسلام، وإنما يتبين ذلك بالاختيار، فيثبت حكم البينونة من حين الإسلام، كما إذا أسلم أحد الزوجين ولم يُسلم الآخر حتى انقضت عدتها، فإنها تَبِين بانقضاء عدتها من حين الإسلام، وفرقتهن فسخٌ لا طلاقٌ.

وأما عدتهن، فقال أصحابنا: كعدة المطلَّقات ثلاثة قروءٍ؛ لأن عدة من انفسخ نكاحها كذلك.

وقال شيخنا<sup>(۲)</sup>: عدتهن حيضةٌ واحدةٌ، وكذلك عدة المختلعة وسائرِ من فسخ نكاحها، لأن العدة إنما جُعلت ثلاثة قروء لتمكُّنِ الزوج من الرجعة فيها، وأما الفسوخ - كالخلع وغيره - فالمقصود منها براءة الرحم، فيكتفئ فيها بحيضةٍ.

قال: وبذلك أفتى النبي عَلَيْكُ المختلعة (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۸/۱۰).

<sup>(</sup>۲) لم أجد نص كلامه، وانظر: «مجموع الفتاوئ» (۳۲/ ۳۳۲).

<sup>(</sup>٣) كما في حديث الرُّبيِّع بنت معوذ بن عفراء الذي أخرجه الترمذي (١١٨٥) وغيره.

قال: وهو مذهب ابن عباس، ولا يُعرف له مخالفٌ من الصحابة (١).

قلت له: فما تقول في المطلقة تمام الثلاث؟ فقال: الطلقة الثالثة من جنس الطلقتين اللتين قبلها، فكان حكمها حكمهما، هذا إن كان في المسألة إجماعٌ. انتهىٰ.

وإن ماتت إحدى المختارات أو بانت منه وانقضت عدتها، فله أن ينكح واحدة من المفارقات، وتكون عنده (٢) على طلاق ثلاثٍ؛ لأنه لم يطلقها قبل ذلك.

# فصل (۳)

وإذا أسلم وتحته ثمان نسوة، فأسلم أربعٌ منهن، فله اختيارهن، وله الوقوف إلى أن يُسلم البواقي. فإن مات اللاتي أسلمن ثم أسلم الباقيات فله اختيار الميِّتات، وله اختيار بعض هؤلاء وبعض هؤلاء؛ لأن الاختيار ليس بعقد، وإنما هو تصحيح للعقد الأول في المختارات،

وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>١) ولكن قال الترمذي بعد الحديث (١١٨٥): «واختلف أهل العلم في عدة المختلعة، فقال أكثر أهل العلم من أصحاب النبي رضي وغيرهم: إن عدة المختلعة عدة المطلقة ثلاث حيض...».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «عدة» خطأ. والتصويب من «المغني» (١٨/١٠) الذي صدر عنه المؤلف.

<sup>(</sup>۳) انظر: «المغني» (۱۰/۲۰).

والاعتبار في الاختيار بحال ثبوته وصحته، لا بحال وقوعه، وحالَ ثبوته كنَّ أحياءً.

وإن أسلمت واحدةٌ منهن، فقال: اخترتُها جاز، فإذا اختار أربعًا على هذا الوجه انفسخ نكاح البواقي. وإن قال: اخترتُ فسخَ نكاحها لم يصح، لأن الفسخ إنما يكون فيما زاد على الأربع، والاختيار للأربع، إلا أن يريد بالفسخ الطلاق فيقع لأنه كنايةٌ، ويكون طلاقه لها اختيارًا لها، ذكره أصحابنا(١).

والصحيح أنه يصح، فإنه ما منهن واحدةٌ إلا وله أن يختارها ويختار مفارقتها، فإذا قال: فسختُ نكاح هذه فهو اختيارٌ لفراقها، وله أن يفارقها وحدها، ويفارقها ويفارقها مع جملتهن، ويفارقها مع الزائدات على النصاب. فإذا قال: اخترت فسخ نكاحها، فكأنه قال: هذه من المفارقات، وهو لو اختار أربعًا سواها ولم يصرِّح بفسخ نكاحها "أنفسخ نكاحها، فكيف إذا صرَّح به؟!

فإن قيل: هي زوجةٌ، والرجل لا يستقلُّ بفسخ النكاح في غير المعيَّنة.

قيل: وإن كانت زوجةً، لكنه يخيَّر (٤) في إبقائها ومفارقتها، فإذا عجَّل مفارقتها كان اختيارًا منه لأحد الأمرين.

<sup>(</sup>١) كما في المصدر المذكور.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «ويفارقهن». والمثبت يقتضيه السياق.

<sup>(</sup>٣) «بفسخ نكاحها» ساقطة من المطبوع. و «انفسخ» الآتي تحرف إلىٰ «نفسخ».

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «يختر» تصحيف.

وقولهم: إن الفسخ إنما يكون فيما زاد على الأربع، قلنا: إن أردتم الانفساخ فصحيح، فإنه إذا اختار أربعًا انفسخ نكاح الزائد عليهن، وإن أردتم أن إنشاء الفسخ بالاختيار لا يكون إلا فيما زاد على الأربع فليس كذلك، فإن له أن يفارق الجميع بغير طلاقٍ، بل متى قال: فارقتُ الجميع أو سيَّبتُهن أو فسختُ نكاحهن = بِنَّ منه، كما لو قال: طلَّقتُهن.

## فصل(١)

وإذا أسلم قبلهن ولم يُسلمن حتى انقضت عدتهن تبينًا أنهن بن منه منذ اختلف الدينان، فإن كان قد طلَّقهن قبل انقضاء عدتهن تبينًا أن طلاقه لم يقع بهن، وله نكاح أربع منهن إذا أسلمن. فإن كان قد وطئهن في العدة تبينًا أنه وطئ أجنبيات. وكذلك إن آلى منهن أو ظاهَر تبينًا أن ذلك وقع في أجنبية فإن أسلم بعضهن في العدة تبينًا أنها زوجةٌ، فيقع طلاقه بها، فإذا وطئها بعد فإن أسلم بعضهن في العدة تبينًا أنها زوجةٌ، فيقع طلاقه بها، فإذا وطئها بعد ذلك كان قد وطئ مطلقته. وإن كانت المطلَّقةُ غيرها فوطؤُه لها وطءٌ لامرأته. وإن طلّق الجميع، فأسلم أربعٌ منهن أو أقلُّ في عدتهن، ولم يسلم البواقي = تعينت الزوجية في المسلمات، ووقع الطلاق بهن، فإذا أسلم البواقي فله أن يتزوَّج منهن، لأنه لم يقع طلاقه بهن.

قلت: هذا مبنيٌ على أن الطلاق اختيارٌ، وقد علمتَ ما فيه، وعلى أن البينونة إذا انقضت العدة تكون من حين الإسلام لا من حين الاختيار.

ويحتمل أن يقال: إن البينونة إنما تقع من حين الاختيار؛ لأن كل واحدةٍ

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغني» (۱۹/۱۰).

منهن قبل الاختيار في حكم الزوجة، ولهذا له اختيارها وعليه نفقتها، وإنما عُلِم خروجها عن زوجيته باختيار غيرها، فكان اختيار غيرها فراقًا لها، فتكون البينونة من حين ثبت مفارقتها، وقد صرَّح الأصحاب بأنه إذا اختار منهن أربعًا وفارق البواقي فعدتهن من حين الاختيار، لا من حين إسلامه.

## فصل(١)

وإن اختار أربعًا وفارق البواقي، فماتت إحدى المختارات، أو بانت منه وانقضتْ عدتها، فله أن ينكح من المفارقات تمام أربع، وتكون عنده على طلاق ثلاثٍ، لأنه (٢) لم يطلقها قبل ذلك.

وإن اختار أقل من أربع، بأن اختار واحدةً من ثمانٍ، أو اختار ترْكَ الجميع، فقال في «المغني» (٣): أُمر بطلاقِ أربع أو تمامِ أربع، يعني: أُمر بطلاق أربع فيما إذا اختار ترك الثمان، أو بتمام أربع فيما إذا اختار واحدة وترك السبع. قال: لأن الأربع زوجاتٍ لا يَبِنَّ منه إلا بطلاقٍ أو ما يقوم مقامه.

قلت: اختياره ترْكَ الجميع أو الأكثرِ كافٍ في فسخ نكاحهن، فلأيِّ شيء يؤمر بطلاقِ أربع في إحدى الصورتين، وتمامِ أربعٍ في الصورة الثانية؟

قوله: لأن الأربع زوجاتٍ لا يَبِنَّ منه إلا بطلاقٍ أو ما يقوم مقامه، فلا ريبَ أن اختياره ترْكَهن قائمٌ مقام الطلاق في إحدى الصورتين، فإنه إذا قال:

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۸/۱۰).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «لأنهن». والمثبت من «المغني».

<sup>.(</sup>١٨/١٠) (٣)

اخترتُ ترْكَهن كان بمنزلة قوله: اخترتُ فراقهن، وهذا كافٍ في مفارقتهن، واختيارُه بعضهن فسخٌ لنكاح من عدا المختارات، فإن قوله: اخترت هذه هو اختيارٌ لها ومفارقةٌ لمن عداها، كما لو قال: اخترتُ هؤلاء الأربع فإنه لا يلزمه أن يطلق الأربع البواقي، بل بمجرد اختياره للأربع تَبِينُ منه البواقي.

فإن قيل: الفرق بين الصورتين أنه إذا اختار أربعًا كنّ هنّ الزوجات، فانفسخ نكاح من سواهن لزيادتهن على النصاب، فلا يحتاج أن يطلِّقهن، ولا ينشئ ما يقوم مقام طلاقهن، بخلاف ما إذا اختار واحدةً من ثمانٍ فإنه لا يكون اختيارها فراقًا لمن عداها، فلهذا أمرناه بطلاقِ أربع أو تمامٍ أربع.

قيل: هذا لا يصحُّ أولًا لأنه قد يريد فراق الجميع أو مَن عدا المختارة، فكيف يؤمر بطلاق أربع وهو مريدٌ لفراق الثمان؟ هذا لا معنىٰ له.

وقوله: اخترتُ تركَهن ومفارقتهن ونحو ذلك قائمٌ مقام الطلاق، وكافٍ في فسخ نكاحهن.

وأيضًا فإن قوله: اخترتُ هذه جعل إبقاءً لنكاح المختارة، وفسخًا لنكاح من عداها، كما لو قال: اخترتُ هؤلاء الأربع.

#### فصل

فإن قال: كلَّما أسلمت واحدةٌ اخترتُها، فقال الأصحاب<sup>(١)</sup>: لا يصح، لأن الاختيار لا يصح تعليقه على الشرط، ولا يصح في غير معيَّنِ.

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۱۰/ ۲۰).

ويحتمل<sup>(1)</sup> أن يصح، ولا يمتنع تعليق الاختيار على الشرط، كما يصح تعليق الجعالة والولاية والوكالة والعتق والطلاق، وكذلك يصح أيضًا تعليق الرجعة بالشرط، وإن قال كثيرٌ من أصحابنا وغيرهم: لا يصح. والأصل في الشروط الصحة، والمسلمون على شروطهم إلا شرطًا أحلَّ حرامًا أو حرَّم حلالًا.

وكذلك الهبة يجوز تعليقها بالشرط، كما ثبت ذلك في قوله ﷺ: «أما ما كان لي ولبني عبد المطلب فهو لك»(٢).

وكذلك هبة الثواب يجوز تعليقها بالشرط، نحو: اللهم إن كنتَ قَبِلتَ منّى هذا العمل فاجعلْ ثوابه لفلانٍ.

وكذلك الدعاء في صلاة الجنازة يجوز تعليقه بالشرط، نحو: اللهم إن كان محسنًا فزِدْ في إحسانه، وإن كان مسيئًا فتجاوزْ عنه (٣).

وكذلك الإبراء يجوز تعليقه بالشرط، وقد نصَّ عليه أحمد. والعجب

<sup>(</sup>١) هذا تعقيب المؤلف علىٰ كلام الأصحاب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٦٧٢٩، ٧٠٣٧) وأبو داود (٢٦٩٤) والنسائي (٣٦٨٨) من حديث ابن إسحاق عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جدِّه.

<sup>(</sup>٣) هـذا جـزء مـن الـدعاء للميـت في صـلاة الجنازة، أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٢/ ٢٤٩) والحاكم في «المستدرك» (١/ ٣٥٩) من حديث يزيد بن ركانة مرفوعًا. وصححه الحاكم. ورُوي موقوفًا علىٰ أبي هريرة وأنس بن مالك وزيد بن ثابت، انظر: «مصنف عبد الرزاق» (٦٤٢، ٦٤٤٠) وابن أبي شيبة (١١٨٢٧).

ممن منع تعليقه، وهو إسقاطٌ محضٌ، فهو كالطلاق والعتق. وكذلك الفسوخ كلها يجوز تعليقها بالشرط.

وقد صح عنه ﷺ: «أميركم زيدٌ، فإن قُتِل فجعفرٌ، فإن قُتِل فعبد الله بن رواحة»(١).

وفي «سنن أبي داود» (٢) من حديث طارق بن المُرَقَّع أنه قال: من يعطي رمحًا بثوابه؟ فقال له رجلٌ: وما ثوابه؟ قال: أزوِّجه أولَ بنتٍ تكون لي. فلما ولدت طلبها منه بعد كبرها، فحلف أن لا يعطيها إياه إلا بصداق آخر، وحلف النوج أن لا يُصدِقها غير ذلك، فقال النبي عَلَيْهُ: «[أرى] أن تتركها» ثم قال: «لا تأثم ولا يأثم صاحبك». ولم ينكر عليه الشرط ولم يقل له: لا نكاح بينكما.

وقد نصَّ أحمد وقبله ابن عباس علىٰ جواز تعليق النكاح بالشرط، وهذا هو الصحيح.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٢٦١) من حديث ابن عمر بنحوه.

<sup>(</sup>٢) برقم (٢١٠٣)، وأخرجه أيضًا أحمد (٢٧٠٦٤) وابن قانع في «المعجم» (٢/ ٣٩٤) وأبو نعيم في «معرفة الصحابة» (٥٨٨٤، ٣٩٤٨) من حديث سارة بنت مقسم عن ميمونة بنت كردم أنها سمعت أباها يستفتي النبي عليه في ذلك. وفي إسناده لين لجهالة حال سارة بنت مقسم الثقفية.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «إن تركتها». والمثبت من «سنن أبي داود».

فقال الأثرم (١): سألت أبا عبد الله عن الرجل تزوَّج المرأة على أنه إن جاءها بالمهر إلىٰ كذا وكذا، وإلا فلا نكاح بيننا. فقال: لا أدري، فقيل له: حديث ابن عباس: النكاح ثابتٌ والشرط فاسدٌ؟ قال: نعم.

ونقل عنه ابن منصور (٢): إذا قال: إن جئت بالمهر إلىٰ كذا وكذا، وإلا فليس بيننا نكاحٌ، فالنكاح والشرط جائزان.

وهذا هو الذي تقتضيه أصوله وقواعد مذهبه، ومَن ضعَف هذه الرواية لم يضعِفها بما يقتضي تضعيفها. وغاية ما قالوا: أن النكاح مما لا يدخله الخيار، فشرطه فيه يفسده كالصرف والسلم.

فيقال: نَقْنَع منكم بسؤال المطالبة، وهو تأثير الوصف في الأصل وثبوته في الفرع، ثم نتبرع بالفرق بأن السلم والصرف يجب تسليم العوض فيه في مجلس العقد بخلاف النكاح.

قالوا: الخيار ينفي الإباحة في وقتٍ يقتضي إطلاق العقد ثبوته، فصار كما لو تزوَّجها شهرًا.

وحقيقة هذا القياس التسويةُ بين العقد المطلق والمقيَّد، وهذا منتقضٌ بسائر الشروط التي تثبت في العقد المقيَّد دون المطلق. ثم يقال: كون العقد المطلق لا يقتضي ثبوتها لا يقتضي أن العقد المقيِّد لا يقتضي ثبوتها، بـل

<sup>(</sup>١) لم أجد هذه الرواية في المصادر.

<sup>(</sup>۲) أشار في «المغني» (۹/ ٤٨٨) إلى هذه الرواية.

مقتضى العقد المقيَّد ما قيِّد به، فهذا إذن مقتضى هذا العقد، وإن لم يكن مقتضى العقد المطلق.

قالوا: فقد قال أحمد في رواية حنبل (١): المتعة حرامٌ، وكلُّ نكاحٍ فيه وقتُ أو شرطٌ فهو فاسدٌ.

قيل: هذا لفظ عامٌ، وما ذكرناه عنه فهو خاصٌّ. وكلام «المغني» (٢) يقيِّد مطلقه بمقيَّده وخاصَّه بعامًه، كيف وقد عُلِم من مذهبه تخصيص هذا العام؟ فإنه يصحح النكاح بشرط (٣) أن لا يُخرجها من دارها، وأن لا يتزوج ولا يتسرَّئ عليها، ومتى فعل ذلك فلها الخيار، وهذا نظير إن جاءها بالمهر إلى وقت كذا، وإلا فلها الخيار، فالصواب التسوية بينهما.

وقوله: «كل نكاح فيه وقتُ أو شرطٌ فهو فاسدٌ»، إنما أراد به شرط التحليل كما صرح به في غير موضع، ولهذا قرنَه بالمتعة، والجامع بينهما أن المستمتع والمحلّل لا غرضَ لهما في نكاح الرغبة.

فإن قيل: قياس قواعده وأصوله بطلان هذا النكاح المشروط فيه الخيار؛ لأنه قد أبطل نكاح المحلل لما فيه من الشرط المانع من لزومه.

قيل: هو لم يُبطل نكاح المحلِّل لذلك، وإنما أبطله لأنه نكاحٌ محرَّمٌ،

<sup>(</sup>١) كما في «الهداية» للكلوذاني (ص٣٩٣).

<sup>(</sup>٢) فيه (٩/ ٤٨٣): «وإذا تزوَّجها وشرَطَ أن لا يُخرِجها من دارها أو بلدها فلها شرطها...، وإن تزوَّجها وشرط لها أن لا يتزوَّج عليها».

<sup>(</sup>٣) «بشرط» ساقطة من المطبوع.

ملعونٌ فاعله، منهيٌ عنه. ولهذا لو قصد بقلبه التحليل ولم يشرطه، أو شرط أن يُحِلَّها للأول فقط ولم يشرط طلاقها= كان نكاحًا باطلًا، مع أنه لا شرط هناك يمنع لزومه.

وأحمد عنه في هذه المسألة ثلاث رواياتٍ منصوصاتٍ<sup>(١)</sup>: صحة النكاح والشرط. وهي أنصُّ الروايات عنه وأصرحُها، نقلها [ابن] منصورٍ كما تقدم. وصحة النكاح وفساد الشرط، كما نقل الأثرم. وفساد الشرط والنكاح، وهي التي نقلها حنبلٌ باللفظ العام.

والمقصود أن تعليق الاختيار على الإسلام يصح.

ويصح تعليق الفسخ أيضًا على الشرط، وهو أولى بالصحة لأنه إزالة ملك، فهو كتعليق الطلاق والعتاق. وقال أصحابنا: لا يصح. ولهم في صحة تعليق الطلاق هاهنا وجهان (٢): فإذا قال: كل من تمسَّكت بدينها فهي طالق، فهل يصح؟ على وجهين. ووجه البطلان أن الطلاق يتضمن الاختيار، وهو مما لا يصح تعليقه بالشرط، والمقدمتان ممنوعتان كما تقدم.

## فصل<sup>(۳)</sup>

وإذا أسلم ثم أحرم بحج أو عمرةٍ، ثم أسلمنَ، فله الاختيار؛ لأن الاختيار استدامةٌ للنكاح وتعيينٌ للمنكوحة، وليس بابتداءٍ له.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۹/ ٤٨٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغنى» (۱۰/۲۰،۲۱).

<sup>(</sup>٣) انظر المصدر السابق (١٠/١٠).

وفيه وجه آخر: أنه ليس له الاختيار، وهو اختيار القاضي ومذهب الشافعي. والخلاف هاهنا كالخلاف في رجعة المحرم.

والصحيح في الموضعين الجواز، لأنها إمساكٌ، فلا ينافيها الإحرام.

## فصل(١)

وإذا أسلم الجميع معه ثم مِتْنَ قبل أن يختار فله أن يختار منهن أربعًا، فيكون له ميراثهن، ولا يرث من الباقيات لأنهن لسنَ بزوجاتٍ. وإن مات منهن أربع وبقي أربع فله اختيار الميتات فيرثهن، وتَبِينُ الحيات، وله اختيار الحيّات فيستمرُّ بهن، ولا يرِث الميتات، وله اختيار بعض هؤلاء وبعض هؤلاء.

## فصل(٢)

وإذا تزوج أختين ودخل بهما، ثم أسلم (٣) وأسلمتا معه، فاختار إحداهما= لم يطأها حتى تنقضي عدة أختها، لئلا يكون واطئًا لإحدى الأختين في عدة الأخرى. وكذلك إذا أسلم وتحته ثمان قد دخل بهن، فأسلمن معه، فاختار أربعًا وفارق البواقي= لم يطأ واحدةً من المختارات حتى تنقضي عدة واحدةً من المفارقات، فإذا انقضت عدة واحدةً فله وطء أيّ المختارات شاء، فإن انقضت عدة اثنتين فله وطء اثنتين، وكذلك إلى

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱/ ۲۱).

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه (۱۰/۲۲).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «أسلما». والمثبت من «المغني».

تمام الأربع. فإن كنَّ خمسًا ففارق إحداهن فله وطء ثلاثٍ من المختارات دون الرابعة. وإن كن ستًّا ففارق اثنتين فله وطء اثنتين من المختارات. وإن كنَّ سبعًا ففارق ثلاثًا (١) فله وطء واحدةٍ من المختارات، وكلما انقضت عدة واحدةٍ من المختارات، وكلما انقضت عدة واحدةٍ من المختارات.

وهذا مبنيٌّ على أن الرجل إذا طلَّق امرأته لم ينكح أختها ولا الخامسة في عدة المطلقة، لئلا يكون جامعًا لمائه في رحم أختين أو أكثر من أربع. قال ذلك أصحابنا قياسًا على نصِّ أحمد فيما إذا طلَّق إحدى الأختين أو الخامسة، وذلك لحديث زُرارة بن أوفى (٢): ما أجمع أصحاب محمد على شيء ما أجمعوا على أن الأخت لا تُنكح في عدة أختها. ولأنه بذلك يكون جامعًا ماءه في رحم أختين، فلا يجوز كجمع العقد وأولى.

وعندي أنه إذا اختار أربعًا جاز وطؤهن من غير انتظار لانقضاء عدة المفارقات، وهو قول الجمهور، لأن النبي عليه أمره أن يُمسِك أربعًا ويفارق سائرهن، وأمر مَن تحته أختان أن يفارق أيتَهما شاء، وهو حديث عهد بالإسلام، ولم يأمره أن ينتظر بوطء من أمسك انقضاء عدة من فارق، ولا ذكر له ما يدلُّ علىٰ ذلك بوجه، وتأخير البيان لا يجوز عن وقت الحاجة. والمفارقات قد بنَّ عنه وخرجن عن عصمته، وقد يسافرن إلىٰ أهاليهن، وقد

<sup>(</sup>١) في الأصل: «ثلاثة». والمثبت من «المغني».

<sup>(</sup>٢) لم أجده عن زرارة، وهو مرويٌّ عن عبيدة السلماني كما في «المغني» (٩/ ٤٧٨) و «مجموع الفتاوي» (٣٢/ ٧٢).

يذهبن حيث شئن، فلا تُعلم أحوالهن، فما يُدرِيه بانقضاء عدتهن؟

فإن قلتم: ينتظر علمه بذلك، أو حتى يصرن إلى حد الإياس فيحسب ثلاثة أشهرٍ = كان هذا في غاية البعد، ولا تأتي الشريعة به.

وإن قلتم: ينتظر مقدار ثلاث حيضٍ = فالحيضة قد يطول زمن مجيئها، فلا يُعلم متى تجيء، فكيف تنقضى العدة بالشك؟

فإن قلتم: هذا بعينه واردٌ فيمن طلَّق إحدى الأختين أو واحدةً من أربع، فالجواب من وجهين:

أحدهما: أن الحكم في صورة النقض لم يثبت بنصِّ يجب التسليم له، ولا إجماع لا تجوز مخالفته.

وأما ما ذكرتم من إجماع الصحابة فسألتُ شيخنا عنه فقال لي: الظاهر أنه أراد عدة الرجعية، وهاهنا يتحقق الإجماع، وأما البائن فأين الإجماع فيها؟(١).

قال الشافعي (٢): والحجة على جواز ذلك انقطاعُ أحكام الزوجية بانقطاع أحكامها من الإيلاء والظهار واللعان والميراث وغير ذلك.

قال: وهو قول القاسم وسالم وعروة وأكثر أهل دار السنة وحرم الله.

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع الفتاوي» (۳۲/ ۷۲، ۷۳).

<sup>(</sup>٢) كما في «السنن الكبير» للبيهقي (٧/ ١٥٠). وانظر: «الأم» (٦/ ٣٨٠).

وقال مالك في «الموطأ»(١): عن ربيعة أن عروة والقاسم كانا يقولان في الرجل يكون عنده أربع فيطلِّق إحداهن [البتة]: إنه يتزوج إذا شاء، ولا ينتظر حتى تمضى عدتها.

وقال سعيد بن المسيب في رجل كانت تحته أربع نسوة [فطلَّق واحدةً منهن]: إن شاء تزوج الخامسة في العدة، وكذلك قال في الأختين (٢).

قال البيهقي (٣): ورويناه عن الحسن وعطاء وبكر بن عبد الله، وخِلاس بن عمرٍو.

الوجه الثاني: الفرق بين المسألة المذكورة وبين مسألة الطلاق بأن في مسألة الإسلام تبيناً أن المفارقات لم يكن وجاتٍ بين الإسلام والاختيار، وما قبل ذلك لا نحكم عليه بشيء، فيجري وطؤهن قبل الإسلام مجرى وطء الشبهة. بخلاف المطلّقة، فإنها كانت زوجه ظاهرًا وباطنًا، فالعدة في حقها أثرٌ من آثار نكاحٍ صحيح لازمٍ قابل للدوام، فلا يلحق به الوطء في نكاحٍ لا يجيزه الإسلام، ولا نحكم له بالصحة.

## فصل<sup>(٤)</sup>

نقرُّ أهل الذمة على الأنكحة الفاسدة بشرطين:

<sup>(</sup>۱) برقم (۱۵۷۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في «السنن» (٧/ ١٥٠). ومنه الزيادة.

<sup>(</sup>٣) في «السنن» (٧/ ١٥١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «المغنى» (١٠/ ٣٧).

أحدهما: أن لا يتحاكموا فيها إلينا، فإن تحاكموا فيها إلينا لم نُقِرَّهم على ما لا مساغ له في الإسلام.

الثاني: أن يعتقدوا إباحة ذلك في دينهم، فإن كانوا يعتقدون تحريمه وبطلانه لم نُقِرَّهم عليه، كما لا نُقِرُّهم على الربا وقَتْلِ بعضهم بعضًا وسرقة أموال بعضهم بعضًا، وقد رجم رسول الله عليه اليهوديين لما زنيا، ولم يُقِرَّهم علىٰ ذلك.

فإن قيل: فهل تُقِرُّون المجوس علىٰ نكاح ذوات محارمهم لاعتقادهم جوازَ ذلك، إذا لم يترافعوا إلينا؟

قيل: هذه المسألة فيها روايتان عن الإمام أحمد:

إحداهما: أنهم يُقَرُّون علىٰ ذلك، نصَّ عليه في رواية مهنا (١)، وقد سأله عن المجوسي هل يُحال بينه وبين التزويج بمحرم؟ وذكر له حديث عمر: فرِّقوا بين كل ذاتِ مَحرم من المجوس (٢). فقال: قال الحسن \_ يعني البصري \_ بعث النبي عَيَّةُ العلاء بن الحضرمي إلىٰ البحرين، فأقرَّهم علىٰ ذلك ولم يَهِجْهم (٣).

وقال في رواية أبي طالب(٤): لا يُفرَّق بين حريمه وبينه، إنما قال: «سُنُّوا

<sup>(</sup>١) «الجامع» للخلال (١/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣١٥٦)

<sup>(</sup>٣) قول الحسن أخرجه سعيد بن منصور (٢١٨٣) والبيهقي في «السنن» (٨/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٤) «الجامع» للخلال (١/ ٢٣٨).

بهم سنة أهل الكتاب»، وليس هم أهل كتابٍ.

فإن قيل: فهل تُقِرُّونهم على الزنا واللواط والربا، وهو دون نكاح الأم والبنت؟

قيل: لا نُقِرُّهم عليه، نصَّ عليه أحمد في رواية إبراهيم بن أبان (١) في مجوسي في زُقاقٍ ليس له منفذٌ، وطريق المسلمين عليه، وهو يزني (٢) على الطريق، فقال: يُخرَج ولا يُترك؛ لأن المسلمين يزنون معه.

والفرق بين إقراره على نكاح محرمه وإقراره على الزنا والربا واللواط: أن ذلك يتعدَّىٰ ضرره إلى المسلمين، وأما نكاح محرمه فيختص ضرره به دون المسلمين.

وعارض أحمد قول (٣) عمر رَضَالِللهُ عَنهُ بإقرار النبي عَلَيْ الله عَلَيْ فإن النبي عَلَيْ الله النبي عَلَيْ الله النبي عَلَيْ الله النبي عَلَيْ الله المحوس ولم يشترط عليهم ترك أنكحتهم، ولم يفرِ ق بينهم وبين أزواجهم من ذوات المحارم مع علمه بما هم عليه. ومضى على ذلك الصديق رَضَالِللهُ عَنهُ خلفه. وهم إنما بذلوا الجزية ليقَرُّوا على كفرِهم وشركهم

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق (۲/ ٤٧١). وفيه: «إبراهيم أن أباه» وهو تحريف، وهو إبراهيم بن أبان الموصلي، له عن الإمام أحمد مسائل. انظر: «طبقات الحنابلة» (۱/ ٩٣).

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل هنا وفيما بعد، والذي في «الجامع»: «يُربي» و «يُربون» من الربا. وقد أشار محققه إلى أن في نسخة (ح) منه كما هنا. وعلى مثل هذه النسخة يكون اعتمد ابن القيم.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «بعد». والمثبت يقتضيه السياق.

الذي هو أعظم من نكاح محارمهم، فإقرارهم كإقرار اليهود على نكاح بنات الإخوة والأخوات، وعلى سائر أنكحتهم الفاسدة.

والثانية: لا يُقَرُّون، فإن أحمد قال في مجوسي تزوج نصرانية، قال: يحال بينه وبينها. قيل: من يحول بينهما؟ قال: الإمام (١). ذكره أبو بكر (٢) ثم قال: لأن علينا ضررًا في ذلك، يعني بتحريم أو لاد النصرانية علينا. قال: وهكذا يجيء على قوله في تزويج النصراني المجوسية.

قال في «المغني» (٣): ويجيء على هذا القول أن يُحال بينهم وبين نكاح محارمهم (٤) فإن عمر رَضَالِلَّهُ عَنْهُ كتب أن فرِّقوا بين كل ذي رحم من المجوس. وقال أحمد في مجوسي ملك أمة نصرانية: يحال بينه وبينها، ويُجبَر علىٰ بيعها؛ لأن النصارى لهم دينٌ. فإن ملك نصراني مجوسية فلا بأس أن يطأها، وقال أبو بكرٍ: لا يجوز له وطؤها أيضًا، لما ذكرنا من الضرر.

قلت: لم يمنع أحمد من تزوُّج المجوسي بالنصرانية لما يلحقنا من الضرر بتحريم ابنتها علينا، ولا خطر هذا التعليلُ ببال أحمد! وأيُّ ضرر علينا في ترك نكاح نسائهم بالكلية؟ ولو كان التسبُّب إلىٰ تحريم البنت ضررًا علينا لكان في تحريم نكاح نسائهم مطلقًا ضررٌ، ولا ضررَ علينا بحمد الله من ذلك

<sup>(</sup>١) «الجامع» للخلال (٢/ ٢٥).

<sup>(</sup>۲) كما في «المغني» (۱۰/ ۳۸).

<sup>.(</sup>٣٨/١٠) (٣)

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «محارمهن». والمثبت من «المغني».

بوجه من الوجوه. وإنما مأخذ أحمد أن دين أهل الكتاب خيرٌ من دين المجوس، فلا يجوز أن يُمكّن المجوسي والوثني أن يعلو امرأةً دينُها خيرٌ منه، كما لا يُمكّن الذميُّ من نكاح مسلمة، وعلىٰ هذا فلا يُمنع النصراني من تزويج المجوسية؛ لأنه أعلىٰ دينًا منها، وإن حرم علينا نحن نكاحها، ولا يلزم من تحريمها علينا تحريمُها علىٰ أهل الكتاب وأن لا نُقِرَّهم علىٰ نكاحها كما نُقِرُّهم علىٰ أكل الخنزير وشرب الخمر. وإذا أقررنا المجوس علىٰ نكاح ذوات محارمهم فإقرار أهل الكتاب علىٰ مناكحتهم أولىٰ وأحرىٰ.

ولا يخرج من هذا النص عدمُ إقرار المجوس على نكاح ذوات محارمهم لما ذكرنا من مأخذه.

وكذلك نصُّه على مجوسي ملك أمة نصرانية يُحال بينهما، إنما ذلك لأن دينها أعلى من دينه، وقد صرَّح بهذا التعليل بعينه، فقال: لأن النصارى لهم دينٌ. فإن كان الأصحاب إنما أخذوا هذه الرواية من هذا النص فليست برواية، والمسألة رواية واحدةٌ. وقد تأملتُ نصوصه في هذا الباب في «الجامع»، فلم أجد عنه نصًّا بأنهم لا يُقرُّون على نكاح ذوات المحارم.

وأما تفريق عمر رَضَالِللَهُ عَنْهُ بينهم وبين ذوات محارمهم فاجتهادٌ منه رَضَالِللَهُ عَنْهُ، وقد أقرَّهم رسول الله عَلَيْهُ وخليفته. وقد يقال: كانت شوكتهم قوية في زمن رسول الله عَلَيْهُ (١) وزمن أبي بكر رَضَالِللَهُ عَنْهُ، فلما عزَّ الإسلام وذلَّ المجوس في عهد عمر رَضَالِللَهُ عَنْهُ وكانوا أذلَّ ما كانوا= رأى أن يُلزِمهم بترك

<sup>(</sup>١) «وخليفته... ﷺ» ساقطة من المطبوع.

نكاح ذوات المحارم وأن يُفرِّق بينهم وبينهن.

وعلى هذا، فإذا قويت شوكة قوم من أهل الذمة وتعذَّر إلزامهم بأحكام الإسلام أقررناهم وما هم عليه، فإذا ذلُّوا وضعُفَ أمرهم ألزمناهم بذلك، فهذا له مساغٌ.

إلا أنه قد يقال: فقد صالحهم رسول الله عليه وضرب عليهم الجزية، ولم يشترط عليهم التفريق بينهم وبين ذوات محارمهم، وهو عليه لا يُقِرُّ على ما لا يَسُوغُ الإقرار عليه.

وقد يُجاب عن ذلك: بأنه أقرَّهم في ابتداء الأمر والملكُ فيهم والشوكةُ لهم، وبلاد فارس وما والاها تحت قهرهم وملكهم، فلما صارت ممالكهم للمسلمين وصاروا أهلَ ذمةٍ منعهم عمر رَضَوَلِللَّهُ عَنهُ من ذلك، وحال بينهم وبينه. وهذا من أحسن اجتهاده رَضَوَلِللهُ عَنهُ وأقواه، وأحبِّه إلى الله ورسوله، فإنه (١) من أعظم القبائح التي يُبغضها الله ورسوله: نكاح الرجل أمَّه وابنته وعمَّته وخالته، ولا ريبَ أن إزالة هذا من الوجود أحبُّ إلى الله ورسوله من الإقرار عليه، ويكفينا في ذلك النقلُ الصحيح عمن ضرب الله الحقَّ على لسانه وقلبه، ومن كانت السكينة تنطق على لسانه، ومن وافق ربَّه في غير حكم، ومن أمرنا نبينا عَلَيْ باتباع سنته (٢). وهو أحبُّ إلينا من النقل في ذلك

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، وفي المطبوع: «فان».

<sup>(</sup>٢) أشار المؤلف هنا إلى الأحاديث الواردة في فضائل عمر بن الخطاب رَضَحَالِلَّهُ عَنْهُ. وحديث ضرب الله الحق على لسانه وقلبه أخرجه الترمذي (٣٦٨٣) عن ابن عمر

# عن أحمد والشافعي ومالك وأمثالهم من الأئمة رَضَالِلَّهُ عَنْهُمْ. فصل

فإن قيل: فما تقولون في نصراني تزوج يهوديةً أو بالعكس، هل تُقِرُّونهم علىٰ ذلك أم لا؟ وإذا فعلوه فما حكم هذا الولد؟

قيل: لا يخلو إما أن يعتقدوا حلَّ ذلك أو تحريمَه، فإن اعتقدوا حلَّه جاز ذلك، ولم يُعرض لهم فيه. وإن اعتقدوا تحريمه لم نُقِرَّهم عليه، فإنا لا نُقِرَّهم علىٰ نكاح يعتقدون بطلانه وأنه زنًا.

وقد نصَّ أحمد (١) أنه إذا تزوَّج المجوسي كتابيةً يُفرَّق بينهما، وأطلق الجواب، وظاهره التفريقُ وإن لم يترافعوا إلينا.

وأما إن تزوَّج الذمي وثنيةً أو مجوسيةً، فهل يُقَرُّ على ذلك؟ فيه وجهان (٢):

أحدهما: يُقرِّ؛ لأنه أعلىٰ دينًا منها، فيقر علىٰ نكاحها كما يُقَرُّ المسلم

رَضَوَالِلَهُ عَنْهُما، وفي الباب عن غيره. ونطق السكينة على لسان عمر أخرجه أحمد (٨٣٤) من قول علي بن أبي طالب رَضَالِللَهُ عَنْهُ فيه. وحديث موافقته ربَّه أخرجه البخاري (٢٠٤) ومسلم (٢٣٩٩) من حديث أنس بن مالك رَضَالِللَهُ عَنْهُ. والأمر باتباع سنته أخرجه أحمد (١٧١٤) وأبو داود (٢٠٠٤) وغيرهما من حديث العرباض بن سارية رَضَالِللَهُ عَنْهُ، بلفظ: «فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين...».

<sup>(</sup>۱) تقدم قريبًا. وانظر: «المغني» (۱۰/ ۳۳).

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغنى» (۱۰/ ۳۳).

علىٰ نكاح الكتابية.

والثاني: لا يُقرّ، لأنها لا يُقَرُّ المسلم على نكاحها، فلا يُقرُّ الذمي عليه.

وعندي أنه إن اعتقد جواز هذا النكاح أُقِرَّ عليه، وإن اعتقد تحريمه لم يُقرَّ.

فإن قيل: فإن أسلموا على ذلك فهل يحتاج إلى تجديد النكاح أم يستمرُّون عليه؟

قيل: يحتمل أن يقال: لا بدَّ من تجديد النكاح؛ لأن الأول لم يكن نكاحًا يعتقدون صحته. ويحتمل أن يقال \_ وهو أصح \_: لا يحتاج إلىٰ تجديد نكاح، والإسلام صحَّح ذلك النكاح كما يصحِّح الأنكحة الفاسدة في حال الكفر إذا لم يكن المفسد قائمًا.

وأما حكم الولد هل يتبع أباه أو أمه، فالولد يتبع خير أبويه دينًا، فإن نكح الكتابي مجوسية فالولد كتابي، وإن وطئ مجوسيٌ كتابية بشبهة، فالولد كتابي أيضًا، وإن كان أحدهما يهوديًّا والآخر نصرانيًّا، فالظاهر أن الولد يكون نصرانيًّا، وصرَّح به أصحاب أبي حنيفة، فإن النصاري تؤمن بموسي والمسيح، واليهود تكفُر بالمسيح، فالنصاري أقرب إلى المسلمين، واليهود خيرٌ من منكري النبوات، وكلما كان إيمان الرجل بالنبوات أكثر كان خيرًا ممن ينكر ما صدّق به.

وأيضًا فإن اليهود بعد مبعث عيسى خرجوا عن شريعة موسى وعيسى جميعًا، فإن شريعة موسى موقَّتةٌ بمجيء المسيح، فكان يجب عليهم اتباعه،

ولهذا قال تعالىٰ: ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ البَّاسِ عَدَوَةَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ الْمَيُهُ ودَ وَالَّذِينَ اللهِ ودَ وَالَّذِينَ اللهِ وَلَتَجِدَنَّ أَقُرَبَهُم مَّوَدَّةَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ اللَّذِينَ قَالُواْ إِنَّا نَصَرْ عَنَّ اللهِ والمائدة: ٨٤]، ولذلك أبقى الله سبحانه للنصارى مملكة في العالم، وسلب اليهود مُلْكَهم وعزَّهم بالكلية إلىٰ قيام الساعة (١).

# فصولٌ في أحكام مهورهم

قال إسحاق بن منصور (٢): قلت لأبي عبد الله: نصراني تزوج نصرانية على قُلَةٍ (٣) من خمرٍ، ثم أسلما. قال: إن دخل بها فهو جائزٌ، وإن لم يكن دخل بها فلها صداق مثلها.

وقال مهنا(٤): سألت أبا عبد الله عن نصراني تزوج نصرانية على خنزير أو على دَنِّ (٥) خمر، ثم أسلموا(٦)، فحدثني عن يحيى بن سعيد عن ابن جريج أنه قال لعطاء: أبلغك أن رسول الله عليه أقرَّ أهلَ الجاهلية على ما

<sup>(</sup>۱) وما نرى اليوم من شوكتهم ودولتهم فهو كما قال تعالى: ﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَّةُ أَيْرَ َ مَا تُوقِعُواْ إِلَّا بِحَبْلِمِّنَ ٱلدَّاسِ ﴾ [آل عمران: ۱۱۲]. والواقع أكبر شاهدِ علىٰ ذلك.

<sup>(</sup>٢) كما في «الجامع» للخلال (١/ ٢٣٤، ٢٣٥). وهو في «مسائله» (١/ ٤٢٨).

<sup>(</sup>٣) هي الجرَّة الكبيرة من الفخَّار وغيره.

<sup>(</sup>٤) «الجامع» (١/ ٢٣٤).

 <sup>(</sup>٥) الوعاء الكبير للخمر ونحوها، يكون مدبب القعر لا يثبت على الأرض إلّا أن يُحفر
 له.

<sup>(</sup>٦) كذا في الأصل و «الجامع». وغيره في المطبوع إلى «أسلما».

أسلموا عليه من نكاحٍ أو طلاقٍ؟ فقال: ما بلغنا إلا ذلك(١). فسألته: ما قوله؟ نكاحٌ أو طلاقٌ؟ قال: يُقَرُّون على نكاحهم، وجوِّز طلاقهم في الجاهلية.

وقال الخرقي (٢): وما سُمِّي لها وهما كافران، فقبضته، ثم أسلما، وإن كانت حرامًا فليس لها غيره. ولو لم تقبضه وهو حرامٌ، فلها عليه مهرُ مثلها أو نصفُه حيث وجب ذلك.

وهذا الذي ذكره هو الذي دلَّ عليه الكتاب وسيرة رسول الله ﷺ وأصحابه في الكفّار في هذا، وفيما هو أعمُّ منه من عقودهم ومعاملاتهم.

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِتَّقُواْ أَللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوَاْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ﴾ [البقرة: ٢٧٧]، فأمر تعالىٰ بترك ما بقي دون ما قُبِض.

وقال تعالى: ﴿فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِهِ عَلَاتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَاللهُ عَلَى عَهد رسول الله وَاصحابه، فلم يتعرض لأحدٍ منهم في صداقٍ أَصْدَقه في حال الكفر، إلا أن يكون المفسد مقارنًا للإسلام، كنكاح أكثر من أربع ونكاح الأختين، وكذلك ما مضى من بياعاتهم وسائر عقودهم ومواريثهم، وهذا معلومٌ بالاضطرار من دينه وسيرته.

فإن لم يتقابضا ثم أسلما، أو ترافعا إلينا، فإن كان المسمى صحيحًا

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق (١٢٦٣٢) وابن أبي شيبة (١٩٤٣٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: «مختصر الخرقي مع شرحه المغني» (١٠/ ٣٣).

حكمنا لها به أو بنصفه حيث يتنصف، وإن كان حرامًا كالخمر والخنزير بطل تسميته، ولم نحكم به.

ثم اختلف الفقهاء: بماذا نحكم لها به؟ (١).

فقال الشافعي وأحمد وأصحابهما: لها مهر المثل أو نصفه؛ لأن التسمية بطلت بالإسلام، فصارت كأن لم تكن، فتعيَّن المصير إلى مهر المثل كالتعويض (٢).

وقال أبو حنيفة: إن كان صداقها خمرًا أو خنزيرًا معيَّنينِ فليس لها إلا ذلك، وإن كانا غير معيَّنينِ فلها في الخمر القيمة، وفي الخنزير مهر المثل استحسانًا (٣). قالوا: لأن الملك في ذلك ثابتٌ في حال الكفر، ومعنىٰ اليد وهو التصرف ـ ثابتٌ أيضًا، والمتخلف بالإسلام صورة اليد، والمسلم غير ممنوع من إثبات اليد صورة، والذي يمتنع بالإسلام إثبات الملك علىٰ ذلك أو ما هو بمعناه من إثبات اليد المعنوية، ولا يمتنع إثبات اليد الصورية.

وأيضًا فإذا عيَّنًا خمرًا أو خنزيرًا أُجري تعيينه مُجرئ قبضه، لتمكُّنها بالمطالبة متى شاءت، والإقرارنا لهم على تعيينه والتعاقد عليه.

وسرُّ المسألة: أن لها حقَّ القبض في العين، وأما إذا لم تعيَّن فليس لها حق القبض.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۰/ ۳٤).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «كالتفويض» تصحيف.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الاختيار لتعليل المختار» (٣/ ١١٢).

ثم اختلف أبو حنيفة وأصحابه (١)، فقال أبو حنيفة: يجب في الخمر القيمة، وفي الخنزير مهر المثل. وقال أبو يوسف: لها مهر المثل فيهما، وقال محمد: لها القيمة فيهما.

ووجه قول محمد: أن التسمية صحت في العقد، وصحة التسمية تمنع المصير إلى مهر المثل، لكن تعذّر القبض بالإسلام، فصار كما لو تعذّر بالهلاك، فوجبت القيمة.

وأبو يوسف يقول: لما تعذَّر القبض كان الفساد في حق القبض بمنزلة الفساد في حق العقد، فوجب مهر المثل.

وأبو حنيفة يقول: الأصل صحة التسمية، وهي تمنع المصير إلى مهر المثل، إلا أنا استقبحنا في الخنزير إيجاب قيمته، فأوجبنا مهر المثل؛ لأن القيمة كانت واجبة قبل الإسلام أصلاً في حق التسليم لا خلفًا، فإن القدرة على الأصل تمنع المصير إلى الخلف، ولو جاءها بالقيمة هاهنا أُجبِرت على القبول مع القدرة على الخنزير، فدلَّ على أنها وجبت أصلاً، فلا يمكن القبول مع القدرة على الخنزير، فدلَّ على أنها وجبت أصلاً، فلا يمكن إيجابها بعد الإسلام خلفًا، ولا يمكن الإيجاب على ما كان قبل الإسلام؛ لأنه إنما وجب قبله ضمنًا لوجوب تسليم الخنزير، وقد سقط وجوب التسليم بالإسلام.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الاختيار لتعليل المختار» (٣/ ١١٢)، و«المبسوط» للسرخسي (٥/ ٤٢). ٤٣).

ومن أوجب مهر المثل في هذه المقدمات أو في بعضها يقول<sup>(۱)</sup>: الخمر لا قيمة له في الإسلام، فهو كالخنزير، فصار وجود تسميته كعدمها، فقد خلا النكاح من التسمية المعتبرة شرعًا، فيجب مهر المثل.

قالوا: وليس في شريعة الإسلام للخمر قيمةٌ حتى نعتبرها هاهنا، وإنما يقوِّمه الكفار، ونحن لا نعتبر قيمته عندهم، وليس له عندنا قيمةٌ البتة.

ويُقوِّي قولَ محمد أنها قد رضيت بإخراج بُضْعها على هذا المسمى، والزوج إنما دخل على ذلك، فلا يلزمه أكثر منه، ولِمَ يلزَمه ولا ألزمه به الشارع، وكون الخمر والخنزير لا قيمة له عندنا لا يمنع من اعتبار قيمته وقت العقد، فإنها رضيت بماليته، وانحصار المالية في هذا الجنس، فإذا فات ما انحصرت فيه المالية بالإسلام صرنا إلى قيمته وقت العقد كما لو عُدِم ذلك الجنس، ولا محذور في تقويم ذلك لتعيين مقدار الواجب للضرورة، كما يقوّم الحر عبدًا في باب الأرش (٢) لتعيين مقدار الواجب.

يوضحه أن المسمَّىٰ حالَ العقد كان مالًا بالنسبة إليهم، فكان متقومًا بالنسبة إلىٰ هذا العقد والمتعاقدين، وبالإسلام فاتت ماليته، فتعينت قيمتُه حينَ العقد. وهذا القول هو الذي نختاره، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «ويقول».

<sup>(</sup>٢) أي الدية.

فإن قبضت من المهر بعضه وبقي بعضه سقط منه بقدر ما قُبِض، ووجب بحصة ما بقي من مهر المثل أو من القيمة على الخلاف، فإن أصدقها عشرة زِقاقِ (٢) خمرٍ متساوية، فقبضت خمسة، وجب نصف مهر المثل أو قيمة الخمسة، على ما تقدم.

فإن كان بعضها أكبر من بعضٍ ففيه وجهان للقائلين بمهر المثل:

أحدهما: يعتبر المقبوض، والباقي بالكيل.

والثاني: يعتبر العدد، لأنه لا قيمة لها فاستوى كبرها وصغرها (٣).

وهذا فاسدٌ (٤)، فإنه إذا أصدقَها زِقًا كبيرًا وآخرَ صغيرًا، فقبضت الكبير، لم يكن الصغير نصف المهر، كما لو أصدقها زقًا فقبضت أربعة أخماسِه وبقي خُمسه.

وكذلك الوجهان (٥): فيما لو أصدقَها عشرة خنازير بعضها شرُّ من بعضٍ، فقبضت ما خَيرُه دونَه وأخسُّ منه.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۰/ ۳٤).

<sup>(</sup>٢) جمع زِقّ، وعاء من جلد يُجَزُّ شعره للشراب وغيره.

<sup>(</sup>٣) في «المغني»: «صغيرها وكبيرها».

<sup>(</sup>٤) هذا تعليق المؤلف على الكلام السابق.

<sup>(</sup>٥) انظر: «المغنى» (١٠/ ٣٤).

فإن أصدَقها كلبًا وخنزيرين وثلاثة زِقاقِ خمرٍ، ففيه ثلاثة أوجهٍ (١) لأصحاب أحمد والشافعي:

أحدها: يُقسَّم علىٰ قدر قيمتها عندهم.

والثاني: يُقسَّم علىٰ عدد الأجناس، فيجعل لكل جنسٍ ثلثُ المهر، فللكلب ثلثه، وللخنزيرين ثلثه (٢)، وللخمر ثلثه.

والثالث: يُقسَّم على العدد كله، فللكلب سُدس المهر، وللخنزيرين ثلثه، وللخمر نصفه (٣).

## فصل (٤)

فإن نكحها نكاحًا لا يُقَرُّون عليه إذا أسلموا، كنكاح ذوات المحارم، فأسلما قبل الدخول، وترافعوا (٥) إلينا= فُرِّق بينهما ولا مهر لها. وإن دخل بها فهل يُقضىٰ لها بالمهر؟ فهو علىٰ الخلاف فيمن وطئ ذات محرمةٍ بشبهةٍ، وفيه عن أحمد ثلاث رواياتٍ (٦):

إحداهن: لها مهر المثل؛ لأنه استوفى منها ما يقابله.

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه (۱۰/ ۳٤، ۳۵).

<sup>(</sup>٢) «وللخنزير ثلثه» ساقطة من المطبوع.

<sup>(</sup>٣) الذي في «المغني»: «ولكل واحدٍ من الخنزيرين والزّقاق سدسه». وهو مخالف لما هنا.

<sup>(</sup>٤) انظر: «المغني» (١٠/ ٣٥).

<sup>(</sup>٥) كذا في الأصل و «المغنى». وجعله في المطبوع: «وترافعا».

<sup>(</sup>٦) انظر: «المغنى» (٩/ ١٧٠، ١٧٠ ٣٥).

والثانية: لا مهر لها؛ لأن تحريمها تحريمٌ أصلي لا يزول بحالٍ، فلم يوجب وطؤها مهرًا، كاللواط.

والثالثة: يجب لمن تحلّ ابنتها كالعمة والخالة، ولا يجب لمن تحرم ابنتها كالأم والأخت، لغلظ التحريم في هذه وخفَّته في تلك.

وقد نصَّ أحمد (١) في رواية أبي بكر بن صدقة، في المجوسية تكون تحت أخيها أو أبيها، فيطلّقها أو يموت عنها، فترتفع (٢) إلى المسلمين تطلب مهرها: أنه لا مهر لها. ولم يفرِّق بين ما قبل الدخول وبعده، بل صرَّح بسقوط المهر في الحالة التي يكمل بها وهي الموت.

وكذلك نصَّ (٣) في رواية أحمد بن هشامٍ في المجوسية تكون تحت أخيها أو أبيها، فيموت أو يطلّقها، فلا صداق لها.

## فصل (٤)

فإن تزوج ذميٌّ ذميةً على أن لا صداق لها، أو سكت عن ذكره، فلها المطالبة بعوضه (٥) إن كان قبل الدخول، وإن كان بعده فلها مهر المثل كما في نكاح المسلمين. هذا قول الجمهور.

<sup>(</sup>١) كما في «الجامع» للخلال (٢/ ٤٧٣). وليس فيه ذكر أبي بكر بن صدقة.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل. وفي «الجامع»: «فترجع».

<sup>(</sup>٣) كما في «الجامع» (٢/ ٤٧٣). وليس فيه ذكر أحمد بن هشام.

<sup>(</sup>٤) انظر: «المغنى» (۱۰/ ۳٥).

<sup>(</sup>٥) كذا في الأصل، وفي «المغنى»: «بفرضه».

وقال أبو حنيفة: إن تزوجها على أن لا مهرَ لها فلا شيء لها، وإن سكت عن ذكره فعنه روايتان، إحداهما: لا مهر لها. والأخرى: لها مهر المثل.

قال من رجَّح هذا القول: المهر وجب في النكاح لحقِّ الله، ولهذا لو أسقطاه وتعاقدا على أن لا مهر لها لم يسقط، والذمي لا يُطالَب بحقوق الله من زكاةٍ ولا حج ولا غير ذلك.

وأيضًا فنحن نُقِرُّهم على أنكحتهم ما لم يكن المفسد مقارنًا للإسلام في حالة (١) الترافع إلينا، وعدم ثبوت المهر في هذه الحالة لا يقتضي فرضه فيها، وما قبل ذلك لا يتعرض لهم فيه، وهذا قول قوي جدًّا.

## فصل(۲)

# في ضابط ما يصحُّ من أنكحتهم وما لا يصحُّ

إذا ارتفعوا إلى الحاكم في ابتداء العقد لم يزوِّجهم إلا بشروط نكاح الإسلام، لقوله عز وجل: ﴿ وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ ﴾ [المائدة: الإسلام، لقوله: ﴿ وَأَنِ الْحُكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهُوَ آءَهُمْ وَاحْذَرُهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُ ﴾ [المائدة: ١٥].

وإن أسلموا أو ترافعوا إلينا بعد العقد لم ننظر إلى الحال التي وقع العقد عليها ولم نسألهم عنها، ونظرنا إلى الحال التي أسلموا أو ترافعوا فيها، فإن

<sup>(</sup>١) في الأصل: «وحالة».

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغني» (۱۰/ ۳۲).

كانت المرأة ممن يجوز عقد النكاح عليها الآن أقررناهما، وإن كانت ممن لا يجوز ابتداء نكاحها فرِّق بينهما.

وعن أحمد ما يدلُّ علىٰ أنا ننظر في المفسد، فإن كان مؤبَّدًا أو مجمعًا على تحريمه على تحريمه على تحريمه أورناهم، فإذا أسلما، والمرأة بنته من رضاع أو زنًا، أو هي في عدةٍ من مسلم متقدمة علىٰ العقد= فرِّق بينهما؛ لأن تحريم الرضاع مؤبَّدٌ مجمعٌ عليه، وتحريمُ ابنته من الزنا وإن لم يكن مجمعًا عليه فهو مؤبَّدٌ، والمعتدَّة من مسلم تحريمُها وإن لم يكن مؤمعٌ عليه.

وإن كانت العدة من كافرٍ فروايتان منصوصتان عن أحمد، مأخذُ الإقرار أن المفسد غير مؤبَّدٍ ولا مُجمع عليه، فإن من لا يرى صحة نكاح الكفار لا يُوجب على من توفِّي زوجها الكافر عدة الوفاة.

وإن كانت الزوجة حُبلي قبل العقد، أو قد شرط فيه الخيار مطلقًا أو إلى مدةٍ هما فيها، فوجهان:

أحدهما: لا يُقرُّ عليه، لقيام المفسد له.

والثاني: يُقر؛ لأن المفسد غير مجمع عليه، فمن الناس من يرئ جواز نكاح الحبلي من الزنا، ومنهم من يرئ صحة النكاح المشروط فيه الخيار، كما هي إحدى الروايات عن أحمد بل أنصُّها كما تقدم.

وإن أسلما وكان العقد بلا ولي أو بلا شهود، أو في عدةٍ قد انقضت، أو على أختٍ وقد ماتت= أُقِرًا عليه لعدم مقارنة المفسد للإسلام، وحكم حالة الترافع إلى الحاكم حكم حالة الإسلام في ذلك كله.

قال مهنا(١): سألت أحمد عن يهودي أو نصراني أو مجوسي تزوَّج بغير شهودٍ؟ قال: هو كذلك، يُقَرُّون على ما أسلموا عليه.

قلت: فإن (٢) تزوج امرأةً في عدتها ثم أسلما، أَيُقَرَّانِ (٣) علىٰ ذلك؟ قال: نعم، يقران علىٰ ذلك، اليهودي والنصراني إذا تزوج امرأةً في عدتها ثم أسلما جميعًا يقران علىٰ نكاحهما.

قلت لأحمد: بلغك في هذا شيء؟ قال: نعم، حدثني يحيى بن سعيد عن ابن جريج قال: قلت لعطاء: بلغك أن رسول الله ﷺ أقرَّ أهل الجاهلية على ما أسلموا عليه؟ قال ما بلغنا إلا ذلك(٤).

قال مهنا(٥): وسألت أحمد عن حربي تزوج حربية بغير شهود ثم أسلما؟ قال: نعم، يُقرَّان علىٰ ما أسلما عليه، من أسلم علىٰ شيء أُقِرَّ عليه. قلت لأحمد: حربي تزوَّج حربية في عدتها من طلاقٍ أو وفاةٍ بغير شهودٍ، ثم أسلما؟ قال: هما علىٰ نكاحهما، من أسلم علىٰ شيء فهو عليه.

قال الخلال(٦): أخبرنا يحيى بن جعفرٍ، حدثنا عبد الوهاب، حدثنا ابن

<sup>(</sup>١) «الجامع» للخلال (١/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «فإنه». والمثبت من «الجامع».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «يقرا» هنا وفيما يأتي بحذف النون. والمثبت من «الجامع».

<sup>(</sup>٤) تقدم (ص٥٣٥).

<sup>(</sup>٥) «الجامع» (١/ ٢٣٦).

<sup>(</sup>٦) «الجامع» (١/ ٢٣٨). وهو مرسل.

جريج، عن عمرو بن شعيبٍ أن رسول الله عليه أقرَّ الناس على ما أسلموا عليه، من طلاقٍ أو نكاحٍ أو ميراثٍ توارثوا عليه. قال ابن جريجٍ: فذكرتُ ذلك لعطاء، فقال: ما بلغنا إلا ذلك.

### فصل

# في الكافر يكون وليًّا لوليته الكافرة دون المسلمة

قال تعالىٰ: ﴿وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضِ ﴿ وَالنَّوْبَةِ: ٧٧]، وقال: ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٍ ﴾ [الأنفال: ٧٤].

قال حنبلُ (١): سمعت أبا عبد الله يقول: لا يزوِّج النصراني ولا اليهودي، ولا يكون النصراني واليهودي وليَّا.

قال: وسمعت أبا عبد الله قال: لا يَعقِد نصراني ولا يهودي عقدة نكاحٍ لمسلم ولا مسلمةٍ، ولا يكونان وليين، لا يكون إلا مسلمًا.

وقال في رواية الميموني (٢)، وقد سأله رجل عن النصراني يكون وليًّا إذا كانت ابنته مسلمةً؟ قال: السلطان أولئ.

وقال مهنا (٣): سألت أبا عبد الله عن نصراني أو يهودي أسلمت ابنته، أيزوِّجها أبوها وهو نصراني أو يهودي؟ قال: لا يزوِّجها إذا كان نصرانيًا أو

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (١/ ٢٣١).

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه (۱/ ۲۳۰).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (١/ ٢٣١).

يهوديًّا، فقلت له: فإن زوَّجها؟ قال: لا يجوز النكاح، يعني يُرَدُّ النكاح. قلت: فعلَ، وأذنت الابنة؟ قال: لا يسافر معها؟ قال: لا يسافر معها، ثم قال لي أحمد بن حنبل: ليس هو بمحرم.

قال الخلال(١): وقال في موضع آخر: قلت لا يسافر معها؟ قال: نعم.

قال أبو بكر (٢): وهو الصواب، وبيَّنها مهنا مرةً في قوله: لا. قلت: فكيف يسافر معها وتقول (٣): يعيد النكاح إذا أنكحها بأمرها؟ قال: نعم، هو يعيد نكاحها إذا أنكحها. قلت: فإن كانت المسلمة (٤) وأبوها نصراني وهي محتاجةٌ يُجبَر أبوها على النفقة عليها؟ قال: لم أسمع في هذا شيئًا. قلت له: فإن قومًا يقولون: لا يُجبَر على النفقة عليها، فكيف تقول أنت؟ قال: يُعجبني أن ينفق عليها، فقلت له: يُحبَر؟ فقال: يُعجبني، ولم يقل: يُجبَر.

وقد تضمن هذا النص ثلاثة أمور:

أحدها: أن الكافر لا يصح أن يزوِّج وليتَه المسلمة.

والثاني: أنه لا يكون مَحرمًا.

والثالث: أنه لا يُجبر على النفقة مع اختلاف الدين، وسنذكر الكلام في

<sup>(</sup>١) في المصدر نفسه عقب الرواية المذكورة.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) في المطبوع: «يقول» خطأ. وضمير الخطاب لأحمد كما في «الجامع».

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل و «الجامع» بالألف واللام، وحذفهما في المطبوع.

هاتين المسألتين عن قربٍ، إن شاء الله تعالى.

قال حنبلُ (۱): حدثنا شُريح بن النعمان، حدثنا حماد بن سلمة، عن جعفر بن أبي وحشية أن هانئ بن قبيصة زوَّج ابنته من عروة البارقي على أربعين ألفًا، وهو نصراني، فأتاها القعقاع بن شَوْر، فقال: إن أباكِ زوَّجكِ وهو نصراني لا يجوز نكاحه، زوِّجيني نفسَكِ، فتزوَّجها على ثمانين ألفًا، فأتى عروة على بن أبي طالب رَضَيَّليَّهُ عَنْهُ فقال: إن القعقاع تزوَّج بامرأتي، فقال: لئن كنت تزوَّجت امرأته لأرجُمَنَّك، فقال: يا أمير المؤمنين إنَّ أباها زوَّجها وهو نصراني لا يجوز نكاحه. قال: فمن زوَّجك؟ قال: هي زوَّجتني نفسَها، فأجاز نكاحها وأبطلَ نكاح الأب، وقال لعروة: خذ صداقك من أبيها.

قال حنبل (٢): قال أبو عبد الله: إنما جعل الأمر إليها لأن الأب نصراني لا يجوز حكمه فيها، فرد الأمر إليها، ولا بد أن يجد هذا النكاح الآخر إذا رضيت، وإنما صير لها الأمر بالرضا، ولا يجوز أن تزوِّج نفسها إلا بولي. وعليٌّ حينئذ السلطان، فأجاز ذلك وليها، وقال: خذ مهرك من أبيها؛ لأنه لم يكن دخل بها، ولو كان دخل بها لكان المهر لها والعدة عليها.

وقال حربٌ (٣): قلت لأحمد: امرأةٌ أبوها نصراني وأخوها مسلم، مَن

<sup>(</sup>۱) كما في «الجامع» (١/ ٢٣١، ٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) في المصدر المذكور بعد النص السابق.

<sup>(</sup>٣) «الجامع» للخلال (١/ ٢٣٣).

يزوِّجها؟ قال: الأخ. قلت: فهل للمشركين من الولاية شيء؟ قال: لا.

وقال صالحُ (١): قال أبي في امرأةٍ لها أَبُّ ذمي ولها أَخُ مسلم، قال: لا يكون الذمي وليًّا.

### فصل

فإن تزوَّج المسلم ذميةً بولاية أبيها الذمي، فهل ينعقد النكاح؟

فقال القاضي في «الجامع» (٢): لا يجوز النكاح على ظاهر كلام أحمد في رواية حنبل (٣): لا يعقد يهودي ولا نصراني عقد نكاحٍ لمسلم ولا لمسلمةٍ، خلافًا لأبي حنيفة والشافعي في قولهما: يجوز.

والدلالة عليه: أن كل عقد افتقرت صحته إلى شهادة مسلمين لا يصح بولاية كتابي، كما لو تزوج مسلمةً.

قال: وعلىٰ هذا القياس لا يلي في مالها كما لا يلي في نكاحها.

وخالف القاضيَ أبو الخطاب، فقال (٤): يجوز أن يزوِّج الكافر وليته الكافرة (٥) من مسلم، قال: لأنه وليها، فصح تزويجه لها كما لو زوَّجها من

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (١/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) لعله «الجامع الكبير»، فليس النصّ في «الجامع الصغير» له.

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغنى» (٩/ ٣٧٨).

<sup>(</sup>٤) كما في «المغني» (٣٧٨/٩).

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «المسلمة». والتصويب من هامشه.

كافرٍ، قال: ولأنها امرأةٌ لها وليٌّ مناسبٌ، فلم يجز أن يليها غيره، كما لو تزوجها ذمي.

قال الشيخ في «المغني»(١): وهو أصح.

قلت: هو مخالفٌ لنصِّ أحمد، كما تقدم لفظه.

#### فصل

ولا يلي المسلم نكاحَ الكافرة، لما تقدَّم من قطع الموالاة بين المسلمين والكفار، إلا أن يكون سلطانًا أو سيدًا لأمةٍ. فإن ولاية السلطان عامةٌ. وأما سيد الأمة فإن له أن يزوِّجها من كافرٍ، وإن لم يملك تزويج ابنته الكافرة من كافرٍ من كافرٍ .

والفرق بينهما أنه يزوِّجها بحكم الملك، فجاز ذلك كما لو باعها من كافرٍ، بخلاف ابنته، فإنه يزوِّجها بحكم الولاية، وقد انقطعت باختلاف الدين كما انقطع التوارث والإنفاق.

فإن قيل: فما تقولون في أم ولد الذمي إذا أسلمت، هل يلي نكاحها؟ قيل: فيه وجهان لأصحابنا (٣):

أحدهما: يليه، لأنها مملوكته، فيلي نكاحها كالمسلم، ولأنه عقد على

<sup>(1) (</sup>P/AVY).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المغني» (٩/ ٣٧٧).

<sup>(</sup>٣) «المغني» (٩/ ٣٧٧).

منافعها، فيليه كما يلي إجارتها.

والثاني: لا يليه لقوله تعالى: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضِ ﴾ [التوبة: ٧٧]، ولأنها مسلمةٌ، فلا يلي نكاحها كابنته.

قال الشيخ في «المغني»(١): وهذا أولى لما ذكرنا من الإجماع. يعني قول ابن المنذر(٢): أجمع كل من نَحفظ عنه من أهل العلم أن الكافر لا ولاية له على مسلم بحالٍ.

وقد قال في «المحرر» (٣): ولا يلي مسلمٌ نكاحَ كافرةٍ إلا بالملك أو السلطنة. ولا يلي كافرٌ نكاحَ مسلمةٍ إلا بملكٍ نُقِرُّ له عليها، كمن أسلمت أمُّ ولده أو مكاتبته أو مدبَّرتُه في وجهٍ. ويلي الكافر نكاحَ موليته الكافرة من كافرٍ ومسلم. وهل يباشر تزويجَ المسلم في المسألتين، أو بشرط أن يباشره بإذنه مسلم أو الحاكم خاصةً؟ فيه ثلاثة أوجهٍ.

قلت: في المسألة الأولى الزوجة هي المسلمة والولي كافرٌ، وفي المسألة الثانية المولية كافرٌ، وفي المسألة والثانية المولية كافرةٌ والزوج مسلم. وقد حكى (٤) الأوجه الثلاثة في المسألتين، فالصواب أن يقرأ: «وهل يباشر تزويج المسلم في المسألتين» ليعمَّ الصورتين، أي الشخص المسلم. وأما على ما رأيته في النسخ: «وهل

<sup>.(</sup>٣٧٧/٩) (1)

<sup>(</sup>Y) «الأوسط» (٨/ ٢٩٢).

<sup>(7) (7/11, 11).</sup> 

<sup>(</sup>٤) في المطبوع: «وقلت علىٰ» بدل «وقد حكىٰ».

يباشر تزويج المسلمة؟» فإنه يختص بالمسألة الأولئ، إلا أن يقال: أراد النفس المسلمة.

وبكل حالٍ فمن قال: يباشر تزويجَ المسلم، فحجته أنه يزوِّجها بحكم الملك في المسألة الأولى، ويزوِّج الكافرة بحكم الولاية في المسألة الثانية، وهي ولاية علىٰ كافرةٍ، ولا ولاية له علىٰ الزوج، فلا يمتنع تزويج الكافرة له.

ومن قال: يعقده الحاكم خاصةً، فحجته انقطاع الولاية بين الكافر والمسلم، فهذه المرأة في حكم من لا وليّ لها في الصورة الأولى. وأما في الثانية فلما كان الزوج مسلمًا وللولي عليه ولايةٌ مَّا فإنه هو الذي يوجب له عقدَ النكاح، والكافر ليس أهلًا(١) لذلك، فكانت الولاية للحاكم.

ومن قال: نأذن لمسلم يباشر العقد فلأنه ولي في الحقيقة، ولكن اتصال هذا العقد بمسلم يوذن الوليّ جمعًا بين الحقين: حق الولي وحق المسلم.

# فصل

فإن تزوّج المسلم ذميةً بشهادة ذميين، فنصّ أحمد على أنه لا يصح.

قال مهنا (٢): سألت أحمد عن رجل مسلم تزوج يهودية بشهادة نصرانيين أو مجوسيين، قال: لا يصلح إلا عدولٌ. وهذا قول الشافعي.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «أهل».

<sup>(</sup>٢) كما في «الجامع» للخلال (١/ ٢٢٨).

وقال أبو حنيفة وأبو يوسف: يصح النكاح (١). وخرَّجه الأصحاب (٢) وجهًا في المذهب بناءً على قبول شهادة بعضهم على بعض.

وحجة من أبطله قوله: «لا نكاحَ إلا بولي وشاهدَيْ عدلٍ» (٣)، وأن الشهادة إنما شُرطت لإثبات الفراش عند التجاحد، ولا يمكن إثباته بشهادة الكفار، وبأن شهادتهم كلا شهادة، فقد خلا النكاح عن الشهادة، وبأن النكاح لو انعقد بشهادتهما لسمعت شهادتهما على المسلم فيما يرجع إلى حقوق النكاح من وجوب المهر والنفقة والسكني، وهذا ممتنعٌ.

قال المجوِّزون: الشهادة في الحقيقة للمسلم على الكافرة، لأنهما يشهدان عليها بإثبات ملْكِ بُضْعها له أصلًا، فهي في الحقيقة شهادة كافرٍ على كافرٍ، ونحن نقبلها، فنصحح العقد بها. وأما حقوق النكاح فإنما تثبت ضمنًا وتبعًا، ويثبت في التبع ما لا يثبت في المتبوع، ونظائره كثيرةٌ جدًا.

#### فصل

ولا يكون الكافر مَحْرمًا للمسلمة. نصَّ عليه أحمد، فقال أبو الحارث(٤):

<sup>(</sup>١) انظر: «الاختيار لتعليل المختار» (٣/ ٨٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغني» (۹/ ۳٤۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان (٤٠٧٥) من حديث عائشة بزيادة «وشاهدي عدل»، وقال: ولا يصح في ذكر الشاهدين غير هذا الخبر. وإسناده حسن. وراجع كلام الدارقطني (٣/ ٢٥٥ - ٢٥٦) والبيهقي (٧/ ١٢٤ - ١٢٥) علىٰ هذه الزيادة ومن رواها.

<sup>(</sup>٤) «الجامع» للخلال (١/ ٢٢٩).

قيل لأبي عبد الله: المجوسي مَحْرمٌ لأمه وهي مسلمةٌ؟ قال: لا.

وقال أبو الحارث أيضًا (١): سئل أبو عبد الله عن امرأةٍ مسلمةٍ لها ابنٌ مجوسي وهي تريد سفرًا، يكون لها مَحْرمًا يسافر بها؟ قال: لا، هذا يرئ نكاح أمه، فكيف يكون لها مَحْرمًا وهو لا يُؤمَن عليها؟!

وقال مهنا<sup>(۲)</sup>: سألت أحمد عن مجوسي تُسلِم ابنته وهو مجوسي يُفرَّق بينه وبينها؟ قال: نعم، إن كان يتقى منه. فقلت له: وأي شيء يتقى منه؟ فقال: يجامعها.

وقال أبو داود (٣): سئل أبو عبد الله عن المجوسي تسلم أخته يُحال بينهما؟ قال: نعم، إذا خافوا أن يأتيها.

قال (٤): وسمعت أبا عبد الله يُسأل عن المجوسي يسافر بابنته أو يزوِّجها، قال: ليس هو لها بولي.

وقال علي بن سعيد<sup>(٥)</sup>: سألت أحمد عن النصراني واليهودي يكونان مَحْرمًا؟ قال: هما لا يزوّجان، فكيف يكونان مَحْرمًا؟

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١/ ٢٣٠).

وقال مهنا(۱): سألت أبا عبد الله عن نصراني أو يهودي أسلمت ابته، أيزوِّجها أبوها وهو نصراني أو يهودي؟ قال: لا يزوِّجها. فقلت له: فإن زوِّجها، قال لا يجوز النكاح. قلت: فعلَ وأذنت الابنة. قال: يعيد النكاح. قلت: يسافر معها؟ قال: لا يسافر معها، ثم قال لي: ليس هو بمَحْرم.

فقد نصَّ علىٰ أن مَحْرم المسلمة لا يكون كافرًا.

فإن قيل: فأنتم لا تمنعون من النظر إليها، والخلوة بها، وكونهما في بيت واحدٍ.

قيل: بل نمنعه إذا كان مجوسيًّا، كما نصَّ عليه أحمد. وأما اليهودي والنصراني فلا يؤمن عليها في السفر أن يبيعها أو يقتلها بسبب عداوة الدين، وهذا منتفٍ في خلوته بها، ونظره إليها في الحضر، فافترقا. والمقصود من المَحْرم كمالُ الحفظ والشفقة، وعداوة الدين قد تمنع كمال ذلك.

### فصل

فإن قيل: فما تقولون في وجوب الإنفاق على الأقارب مع اختلاف الدين؟ لقوله تبارك وتعالى: ﴿وَعَلَى أُلْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ ﴾ [البقرة: ٢٣١]، واختلاف الدين يمنع الميراث.

[قيل: إن كانوا من غير عمودي النسب لم تجب نفقتهم مع اختلاف الدين](٢)،

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه (١/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٢) زيد ما بين المعكوفتين ليستقيم السياق. وانظر: «زاد المعاد» (٦/ ١٥٢).

وأما عمود النسب ففيهم روايتان(١):

إحداهما: لا تجب نفقتهم لذلك.

والثانية: تجب لتأكد قرابتهم بالعصبة (٢).

وحكىٰ بعض الأصحاب في وجوب نفقة الأقارب مطلقًا مع اختلاف الدين وجهين، وهذه الطريقة أفقه، فإن اختلاف الدين (٣) إن منع وجوب الإنفاق منع في سائر الأقارب، وإن لم يكن مانعًا لم يمنع في حق قرابة الكلالة، كالرقّ والغنيْ. فأما أن يكون مانعًا في قرابة دون قرابة فلا وجه له، ولا يصح التعليل بتأكد القرابة؛ لأن الأخ والأخت أقرب من أولاد البنات.

والذي يقوم عليه الدليل وجوب الإنفاق وإن اختلف الدينان، لقوله تعالىٰ: ﴿وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنَاً ﴾ [العنكبوت: ٧]، ﴿وَإِن جَلهَ دَاكَ عَلَىٰ تَعالىٰ: ﴿وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنَاً ﴾ [العنكبوت: ٧]، ﴿وَإِن جَلهَ دَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي ٱلدُّنْيا مَعْرُوفًا ﴾ [لقمان: ١٤]، وليس من الإحسان ولا من المعروف تركُ أبيه وأمه في غاية الغنى. وقد ذمَّ الله تبارك وتعالىٰ في غاية الغنى. وقد ذمَّ الله تبارك وتعالىٰ قاطعي الرحم، وعظم قطيعتها، وأوجب حقها وإن كانت كافرةً، قال تعالىٰ:

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۱/ ۳۷۵، ۳۷۷).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «بالبعضية». والتصويب من هامشه.

<sup>(</sup>٣) «وجهين... الدين» ساقطة من المطبوع.

﴿ وَاتَّقُوا أُللَّهَ أُلَّذِى تَسَاّءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ ﴾ [النساء: ١]، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ أُللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَلَقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ أُللَّهُ بِهِ وَأَن يُوصَلَ ﴾ [الرحد: ٢٦]، وفي الحديث: ﴿ لا يدخل الجنة قاطعُ رَحِم ﴾ (١)، و «الرَّحِم معلّقة بساق العرش تقول: يا ربّ، صِلْ من وصلني، واقطع من قطعني » (٢)، وليس من صلة [الرحم] (٣) تركُ القرابة تَهلِك جوعًا وعطشًا وعُريًا، وقريبه من أعظم الناس مالًا. وصلة الرحم واجبة وإن كانت لكافو، فله دينه وللواصل دينه.

وقياس النفقة على الميراث قياسٌ فاسدٌ، فإن الميراث مبناه على النصرة والموالاة، بخلاف النفقة فإنها صلةٌ ومواساةٌ من حقوق القرابة، وقد جعل الله للقرابة حقًا وإن كانت كافرة، فالكفر لا يُسقِط حقوقها في الدنيا، قال الله تعالى: ﴿وَاعْبُدُواْ اللّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيْكًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَانَا وَبِدِى الْقُرْبِي وَالْمَيْكِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبِي وَالْجَارِ الْجُنْبِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبِي وَالْجَارِ الْجُنبِ وَالسَّاعِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبِي وَالْجَارِ الْجُنبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجُنْبِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبِي وَالْجَارِ الْجُنبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجُنْبِ وَالْمَسَاعِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمُ السَاء: ٣٦].

وكل من ذكر في هذه الآية فحقُّه واجبٌ وإن كان كافرًا، فما بال ذي القربي وحده يخرج من جملة من وصَّىٰ الله بالإحسان إليه؟ ورأس الإحسان

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٩٨٤) ومسلم (٢٥٥٦) من حديث جبير بن مطعم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة (٢٥٩٠١) والبيهقي في «شعب الإيمان» (٧٥٦٠) من حديث عبد الله بن عمرو بنحوه. وأخرجه مسلم (٢٥٥٥) من حديث عائشة بلفظ: «الرحم معلقة بالعرش تقول: من وصلني وصله الله، ومن قطعني قطعه الله».

<sup>(</sup>٣) ليست في الأصل.

الذي لا يجوز إخراجه من الآية هو الإنفاق عليه عند ضرورته وحاجته، وإلا فكيف يوصى بالإحسان إليه في الحالة التي لا يحتاج إلى الإحسان، ولا يجب له الإحسان أحوج ما كان إليه؟ والله سبحانه وتعالى حرَّم قطيعة الرحم وإن كانت كافرة، وتركُ رحمِه يموت جوعًا وعطشًا وهو من أغنى الناس وأقدرِهم على دفع ضرورته= أعظمُ قطيعةً.

فإن قيل: فهل تقولون بدفع الزكوات والكفارات إليه؟

قيل: إن كان في المسألة إجماعٌ معلومٌ لم يجز مخالفتهم، وإن لم يكن فيها إجماعٌ احتاج القول بعدم الجواز إلىٰ دليل.

والفرق بين الزكاة والنفقة أن الزكاة حقُّ الله فرضَها على الأغنياء، تُصرَف في جهاتٍ معينةٍ، وهي عبادةٌ يُشترط لها النية، ولا تؤدئ بفعل الغير، ولا تسقط بمضي الزمان، ولا تجوز على رقيقه وبهائمه. والنفقة بخلاف ذلك، فقياس أحد البابين على الآخر قياسٌ فاسدٌ.

ثم يقال: إن لم يكن بينهما فرقٌ ولا إجماعٌ فالحق التسوية، وإن كان بينهما فرقٌ امتنع الإلحاق.

# فصل

ويجوز نكاح الكتابية بنصّ القرآن، قال تعالى: ﴿وَالْمُحْصَنَكُ مِنَ اللَّهُ وَالْمُحْصَنَكُ مِنَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّلَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقيل: المحصنات اللاتي أُبِحن هن الحرائر، ولهذا لم تحلَّ إماء أهل الكتاب.

والصحيح الأول، لوجوه:

أحدها: أن الحرية ليست شرطًا في نكاح المسلمة.

الثاني: أنه ذكر الإحصان في جانب الرجل كما ذكره في جانب المرأة، فقال: ﴿إِذَآ ءَاتَيۡتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ مُحُصِنِينَ ﴾ [المائدة: ٦]، وهذا إحصان عفة بلا شكّ، فكذلك الإحصان المذكور في جانب المرأة.

الثالث: أنه سبحانه ذكر الطيبات من المطاعم والطيبات من المناكح، فقال تعالىٰ: ﴿ الْمَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَتُ وَطَعَامُ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكَتَابَ حِلُّ لَكُمُ الطَّيِّبَتُ وَطَعَامُ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكَتَابَ حِلُّ لَكُمُ وَطَعَامُ عُلَيْ مَنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّهِ المَالِدة: ٦].

والزانية خبيثة بنصِّ القرآن، والله سبحانه وتعالىٰ حرَّم علىٰ عباده الخبائث من المطاعم والمشارب والمناكح، ولم يبح لهم إلا الطيبات. وبهذا يتبين بطلان قول من أباح تزويج الزواني، وقد بينا بطلان هذا القول من أكثر من عشرين وجهًا في غير هذا الكتاب(١).

<sup>(</sup>۱) أشار إلىٰ ذلك في «أعلام الموقعين» (٥/ ٣٤٧). وانظر: «زاد المعاد» (٥/ ١٦٠، ١٦٠)، و«إغاثة اللهفان» (١/ ١٠٨- ١١٠)، فقد ذكر فيهما بعض الوجوه. وللتفصيل راجع: «مجموع الفتاوئ» (٣٢/ ١٠٩- ١٣٤).

والمقصود أن الله سبحانه أباح لنا المحصنات من أهل الكتاب، وفعله أصحاب نبينا على الكتاب، وفعله أصحاب نبينا على الله عبيد الله نصرانية، وتزوج طلحة بن عبيد الله نصرانية، وتزوج حذيفة يهودية.

قال عبد الله بن أحمد (١): سألت أبي عن المسلم يتزوج النصرانية أو اليهودية؟ فقال: ما أُحِبُّ أن يفعل ذلك، فإن فعل فقد فعل ذلك بعض أصحاب النبي عَلَيْةٍ.

وقال صالح بن أحمد (٢): حدثني أبي، ثنا محمد بن جعفو، حدثنا سعيد، عن قتادة: أن حذيفة بن اليمان وطلحة بن عبيد الله والجارود بن المعلَّىٰ ـ وذكر آخر ـ تزوَّجوا نساءً من أهل الكتاب، فقال لهم عمر: طلِّقوهن، فطلَّقوا إلا حذيفة. فقال عمر: طلِّقها. فقال: تشهد أنها حرامٌ؟ قال: هي جَمْرةٌ! قال حذيفة: هي جَمْرةٌ! قال حذيفة: قد علمتُ أنها جَمْرةٌ، ولكنها لي حلالٌ. فأبيٰ أن يطلِّقها. فلمَّا كان بعدُ طلَّقها، فقيل له: ألا طلَّقتها حين أمرك عمر؟ فقال: كرهتُ أن يظن الناس أني ركبتُ أمرًا لا ينبغي.

<sup>(</sup>١) «الجامع» للخلال (١/ ٢٤٠)، وفيه أنها رواية حنبل عن أحمد.

<sup>(</sup>٢) «الجامع» (١/ ٢٤٣)، وهو في «مسائله» (٢/ ٣٢٠). وأخرجه عبد الرزاق (١٠٠٥٧) عن معمر عن قتادة مختصرًا. وهو مرسل، قتادة لم يُــدرك عمر رَضَيَالِيَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>٣) في «الجامع»: «خمرة» تصحيف.

وقد تأوَّلت الشيعةُ الآية على غير تأويلها، فقالوا: «المحصنات من المؤمنات» من كانت مسلمةً في الأصل، «والمحصنات من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم» من كانت كتابيةً ثم أسلمت.

قالوا: وحمَلَنا على هذا التأويل قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَنكِحُواْ أَلْمُشُرِكَ تِ عَالَىٰ اللهُ ثَالَث ثلاثةٍ؟! حَتَىٰ يُـؤُمِنَ ﴾ [البقرة: ٢١٩]، وأي شركٍ أعظم من قولها: الله ثالث ثلاثةٍ؟! وقوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تُمَسِّكُواْ بِعِصَمِ أَلْكُوافِرِ ﴾ [الممتحنة: ١٠].

وأجاب الجمهور بجوابين(١):

أحدهما: أن المراد بالمشركات الوثنيات.

قالوا: وأهل الكتاب لا يدخلون في لفظ المشركين في كتاب الله تعالى. قال تعالى: ﴿لَمْ يَكُنِ اللَّهِ عَالَىٰ. قال تعالىٰ: ﴿لَمْ يَكُنِ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكَتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ ﴾ [البينة: ١]، وقال تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّيْسِ وَالنَّيْسِ وَالَّذِينَ أَشْرَكُواْ ﴾ [الحج: ١٧].

وكذلك الكوافر المنهيّ عن التمسك بعصمتهن إنما هن (٢) المشركات، فإن الآية نزلت في قصة الحديبية، ولم يكن للمسلمين زوجاتٌ من أهل الكتاب إذ ذاك، وغاية ما في ذاك التخصيص، ولا محذور فيه إذا دلَّ عليه دليلٌ.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغني» (۹/ ٥٤٥، ٥٤٦).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «هي».

الجواب الثاني: جواب الإمام أحمد، قال في رواية ابنه صالح (١): قال الله تعالى: ﴿وَلَا تَنكِحُواْ اللهُ شُرِكَاتِ حَتَّىٰ يُـؤُمِنَّ ﴾، وقال في سورة المائدة، وهي آخر ما نزل من القرآن: ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ أُلَّذِينَ أُوتُواْ الْمُكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾.

# فصل

فإن قيل: فإذا كان قوله: ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ مِن قَالَدِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَاب قَبُلِكُمْ ﴾ المراد به إحصان العفة لا إحصان الحرية، فمن أين حرمتم نكاح الأمة الكتابية؟

قيل: الجواب من وجهين (٢)، أحدهما: أن تحريم الأمة الكتابية لم ينعقد عليه الإجماع، فأبو حنيفة يجوِّزه (٣). وقد قال أحمد في رواية ابن القاسم (٤): الكراهة في إماء أهل الكتاب ليست بالقوية، إنما هو شيء تأوله الحسن ومجاهدٌ. هذا نصه.

وهذا من نصِّه كالصريح بأنه ليس بمحرَّم، وأقلُّ ما في ذلك توقُّفه عن التحريم، لكن قال الخلال (٥): توقُّف أحمد في رواية ابن القاسم لا يَرُدُّ قول

<sup>(</sup>۱) «الجامع» للخلال (۱/ ٢٤٥). وهي في «مسائله» (٢/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغني» (۹/ ۵۵۶).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الاختيار لتعليل المختار» (٣/ ٨٨).

<sup>(</sup>٤) «الجامع» للخلال (١/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٥) الذي في «الجامع» له (١/ ٢٨٠): لم ينفذ لأبي عبد الله قول يعمل عليه في هذا، وإنما

من قطع. وقد روى عنه هذه المسألة أكثرُ من عشرين نفسًا أنه لا يجوز. فالمسألة إذن مسألة نزاع، والحجة تَفصِل بين المتنازعين (١).

قال المبيحون: قال الله تعالى: ﴿فَانْكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَآءِ﴾ [النساء: ٣]، فإذا طابت له الأمة الكتابية فقد أذن له في نكاحها. وقال تعالى: ﴿وَأَحَلَّ لَكُم مَّا وَرَآءَ ذَالِكُم ﴾ [النساء: ٢٤]، ولم يذكر في المحرمات الأمة الكتابية. وقال تعالى: ﴿وَأَنْكِحُواْ الْأَيْكِمَىٰ مِنْكُمْ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَا يِكُمُ وَالْتَوْرِ: ٣٢]، والمراد بالصالحين من صلُح للنكاح، هذا أصحُ التفسيرين. وذهبت طائفة إلى أنه الإيمان (٢). والأول أصح، فإن الله سبحانه لم يأمرهم بإنكاح أهل الصلاح والدين خاصةً من عبيدهم وإمائهم، كما لم يخصَّهم بوجوب الإنفاق عليهم، بل يجب على السيد إعفافُ عبده وأمته كما يجب عليه الإنفاق عليهم فإن ذلك من تمام مصالحه وحقوقه على سيده، فقد أطلق الأمر بتزويج الإماء مسلماتٍ كنّ أو كافراتٍ، ولم يمنع من تزويج الأمة الكافرة بمسلم.

<sup>=</sup> حكىٰ قلة تقوية ذلك عنده. والعمل علىٰ ما روىٰ عنه الجماعة من كراهية ذلك. وانظر: «المغنى» (٩/ ٤٥٥).

<sup>(</sup>۱) انظر الكلام عليه في «مجموع الفتاوئ» (۳۲/ ۱۸۱ – ۱۹۰)، و «زاد المعاد» (۵/ ۱۷۸ ، ۱۷۷)، و «المغني» (۹/ ۵۰۶)، و «الاستذكار» (۱۲/ ۲۲۳، ۲۲۶) و «الحجة علىٰ أهل المدينة» (۳/ ۳۵۰، ۳۵۰).

<sup>(</sup>۲) انظر: «زاد المسير» (٦/ ٣٦).

قالوا: وقد قال: ﴿ وَلَا مَنُهُ مُّؤُمِنَةً خَيْرٌ مِّن مُّ شُرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمُّ ﴾ [البقرة: ٢١٩]، فدلَّ علىٰ جواز نكاح النوعين، وأن هذا خيرٌ من هذا.

قالوا: وقد أباح الله سبحانه وطأهن بملك اليمين، فكذلك يجب أن يباح وطؤهن بعقد النكاح، وعكسهن المجوسيات والوثنيات.

قالوا: فكل جنسٍ جاز نكاح حرائرهم جاز نكاح إمائهم كالمسلمات.

قالوا: ولأنه يجوز نكاحها بعد عتقها، فيجوز نكاحها قبله كالأمة المسلمة.

قالوا: ولأنها يجوز للذمي نكاحها، فجاز للمسلم نكاحها كالحرة الكتابية، وعكسه الوثنية.

قالوا: ولأنه تباح ذبيحتها، فأبيح نكاحها كالحرة.

قال المحرّمون: قال الله تعالى: ﴿ وَمَن لَّمُ يَسْتَطِعُ مِنكُمْ ظَوْلًا أَن يَنكِحَ أَلْمُحْصَنَاتِ أَلْمُؤُمِنَاتِ فَمِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُم مِّن فَتَيَاتِكُمُ أَلْمُؤْمِنَاتِ أَلْمُؤُمِنَاتِ فَمِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُم مِّن فَتَيَاتِكُمُ أَلْمُؤْمِنَاتِ ﴾ [النساء: ٢٥]، فأباح تعالىٰ نكاح الأمة بثلاثة شروط:

أحدها: عدم الطُّول لنكاح الحرة.

والثاني: إيمان الأمة المنكوحة.

والثالث: خشية العَنَت.

فلا تتحقق الإباحة بدون هذه الأمور الثلاثة؛ لأن الفرج كان حرامًا قبل ذلك، وإنما أبيح على هذا الوجه وبهذا الشرط، فإذا انتفى ذلك بقي على

أصل التحريم.

قال المبيحون: غاية هذا أنه مفهومُ شرطٍ، والمفهوم عندنا ليس بحجةٍ.

قال المحرّمون: نحن نساعدكم على أن المفهوم ليس بحجة، ولكن الأصل في الفروج التحريم، ولا يباح منها إلا ما أباحه الله ورسوله، والله سبحانه إنما أباح نكاح الأمة المؤمنة، فيبقى ما عداها على أصل التحريم. على أن الإيمان لو لم يكن شرطًا في الحلّ لم يكن في ذكره فائدةٌ، بل كان زيادةً في اللفظ ونقصانًا من المعنى، وتوهُّمًا لاختصاص الحلِّ ببعض محالِّه، وكلام العقلاء فضلًا عن كلام رب الأرض والسماء يُصان عن ذلك.

يوضحه أن صفة الإيمان صفةٌ مقصودةٌ، فتعليق الحكم بها يدلُّ على أنها هي العلة في ثبوته، ولو أُلغيت الأوصاف التي عُلِّقت بها الأحكام لفسدت الشريعة، كقوله: ﴿وَالَّذِينَ يَرَّمُونَ أَلْمُحُصَنَتِ ﴾ [النور: ٤]، وقوله: ﴿وَالْمُحْصَنَتُ مِنَ أُلنِّسَآ ﴾ [النساء: ٢٤]، ونظائره أكثر من أن تحصر.

قال المبيحون: لا يمكنكم الاستدلال بالآية؛ لأن الله سبحانه قال: ﴿ وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعُ مِنكُمْ طَولًا أَن يَنكِحَ أَلْمُحْ صَنَئِ اللهُ وُمِنَ مَّا مَلكَتْ أَيْمَننُكُم مِن فَتَيَلتِكُمُ أَلْمُؤْمِنَاتٍ ﴾ [النساء: ٢٥]، فلم يبح نكاح الأمة إلا عند عدم الطول لنكاح الحرة المؤمنة.

وقلتم: لا يباح له نكاح الأمة إذا قَدَر على حرةٍ كتابيةٍ، فألغيتم وصف الإيمان في الأصل، فكيف تنكرون على من ألغاه في البدل؟

قال المحرمون \_ واللفظ لأبي يعلىٰ \_: لو خلّينا والظاهر لقلنا: إيمان

المحصنات شرطٌ، لكن قام دليل الإجماع على تركه، ولم يقم دليل على ترك شرطه في الفتيات.

قال المحرمون: قال الله تعالىٰ: ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ أُلَّذِينَ أُوتُواْ أَلْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾، والإحصان هاهنا هو إحصان الحرية.

قال القاضي إسماعيل في «أحكام القرآن»(٢): يقع الإحصان على العفة، ويقع على الحرية؛ لأنه لو أريد به العفة لما ويقع على الحرية؛ لأنه لو أريد به العفة لما جاز لمسلم أن يتزوج نصرانية ولا يهودية حتى يثبت عفتها، ولما جاز له أيضًا أن يتزوج \_ بهذه الآية \_ مسلمة حتى يثبت عفتها؛ لأن اللفظ جاء في

<sup>(</sup>١) في الأصل: «لم يجمع على الأمة».

<sup>(</sup>٢) طُبع منه قطعة ليس فيها هذا النص. وانظر مختصره المطبوع حديثًا (٢/ ٢٥١). وانظر كلام شيخ الإسلام في معنى الإحصان في «مجموع الفتاوي» (٣٢/ ١٢١ - ١٢٣).

الموضعين على شيء واحدٍ، فعُلِم أنهن الحرائر المؤمنات والحرائر من (١) أهل الكتاب، لأن الله تعالى قال: ﴿ وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعُ مِنكُمْ طَولًا أَن يَنكِحَ أَلْمُؤْمِنَاتِ فَمِن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُم مِّن فَتَيَاتِكُمُ أَلْمُؤْمِنَاتِ فَمِن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُم مِّن فَتَيَاتِكُمُ أَلْمُؤْمِنَاتِ ﴾ [النساء: ٢٥].

وقد حدثنا علي بن عبد الله، ثنا سفيان، أخبرنا ابن أبي نَجيح، عن مجاهد: لا يحل نكاح إماء أهل الكتاب؛ لأن الله تعالى قال: ﴿مِّن فَتَيَلَتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾ (٢).

حدثنا علي، حدثنا يزيد بن زُريع، ثنا يونس: كان الحسن يكره أن يتزوج الأمة اليهودية والنصرانية، وقال: إنما رخّص الله في الأمة المسلمة، قال تعالى: ﴿مِّن فَتَيَاتِكُمُ أَلْمُؤْمِنَاتِ ﴿ (٣).

ثم ذكر المنع من نكاح الأمة الكتابية عن إبراهيم ومكحولٍ وقتادة ويحيى بن سعيد، وعن الفقهاء السبعة. وأرفع ما روى فيه عن جابر بن عبد الله.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «هن». والمثبت يقتضيه السياق.

<sup>(</sup>۲) أخرجه سعيد بن منصور (٦١٩ – تفسير) وابن أبي شيبة (١٦٤٣٨) والطبري (٢) أخرجه سعيد بن من طرق عن سفيان به. ولفظه في أكثر الطرق: «لا ينبغي»، وعند سعيد: «لا يصلح».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن المنذر في «تفسيره» (٢/ ٦٤٩) من طريق آخر عن يزيد بن زريع به. وأخرج ابن أبي شيبة (١٦٤٣٦) من طريق آخر عن الحسن بنحو معناه.

قال القاضي (١): حدثنا ابن أبي أُويس، حدثنا ابن أبي الزناد، عن موسى بن عقبة، عن أبي الزبير قال: سألت جابرًا عن الرجل له عبد مسلم، وأمةٌ نصرانيةٌ، أينكحها إياه؟ قال: لا(٢).

قال المبيحون: لم يُجمِع الناس على أن الإحصان هاهنا إحصان الحرية.

قال سفيان بن عيينة، عن مطرف، عن عامر: ﴿وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ أُلُكِتَ مِن قَبُلِكُمْ ﴾، قال: إذا أحصنت فرجها، واغتسلت من الجنابة (٣).

وصحَّ عن مجاهدٍ: ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾، قال: هن العفائف(٤).

قالوا: ولو طولبتم بموضع واحدٍ من القرآن أريد بالإحصان فيه الحرية لا يصلح لغيرها لم تجدوا إليه سبيلًا، والذي اطّرد مجيء القرآن به في هذه اللفظة شيئان: العفة والتزويج، وأما الإسلام والحرية فلم يتعين إرادة واحدٍ منهما باللفظ.

وقولكم: إنه لو أريد به العفة لما جاز التزوُّج بالكتابية ولا بالمسلمة إلا

<sup>(</sup>١) هو القاضي إسماعيل كما تقدم.

<sup>(</sup>٢) لم أجده في المصادر الأخرى، وإسناده لا بأس به.

<sup>(</sup>٣) أسنده عبد الرزاق (١٠٠٦٦) عن ابن عيينة به.

<sup>(</sup>٤) أسنده ابن أبي شيبة (١٧٦٩٦) والطبري (٦/ ٥٧٠).

بعد ثبوت عفتها، فهذا هو الذي دلَّ عليه الكتاب والسنة في غير موضع.

ومن محاسن الشريعة تحريم نكاح البغايا، فإنه من أقبح الأمور، والناس إذا اجتهدوا في تعيير الرجل قالوا: زوجُ بَغِيِّ، ومثل هذا فطرةٌ فطر الله عليها الخلق، فلا تأتي شريعةٌ بإباحته.

والبغيُّ خبيثةٌ، والله سبحانه حرَّم الخبائث من المناكح كما حرَّمها من المطاعم، ولم يُبِح نكاح المرأة إلا بشرط إحصانها، وقال في نكاح الزواني: ﴿ وَحُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى أُلْمُؤُمِنِينَ ﴾ [النور: ٣]، ولم ينسخ هذه الآية شيء. ويكفي في نكاح الحرة عدم اشتهار زناها، فإن الأصل عفتها، فعفتها ثابتةٌ بالأصل، فلا يشقُّ اشتراطها، فإذا اشتهر زناها حرم نكاحها، فإذا تابت فالتائب من الذنب كمن لا ذنب له.

وأما ما ذكرتم عن جابرٍ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ والتابعين من التحريم فقد عارضهم آخرون.

قال ابن أبي شيبة (١): حدثنا جرير بن عبد الحميد، عن مغيرة، عن أبي مَيْسرة قال: إماء أهل الكتاب بمنزلة حرائرهم.

<sup>(</sup>۱) في «المصنف» (١٦٤٣٥). وأسنده الخلال في «أحكام أهل الذمة» (١/ ٢٨٠) من طريق الأثرم عن الإمام أحمد، والطبري في «تفسيره» (٦/ ٢٠٠) عن ابن حميد، كلاهما عن جرير به. قال الأثرم لأحمد: مغيرة عن أبي ميسرة مرسل هكذا؟ قال: «نعم هو مرسل». أي: لأن مغيرة بن مقسم الضبي لم يُلدرك أبا ميسرة عمرو بن شرحبيل الهمداني، فإنه من كبار التابعين توفي سنة ٦٣.

قال المحرِّمون: وأما قياسكم التزوج بالأمة الكتابية على وطئها فقياسٌ فاسدٌ جدًّا، فإن واطئ الأمة بملك اليمين ينعقد ولده حرَّا مسلمًا، فلا يضرُّ وطء الأمة الكافرة بملك اليمين. وأما واطئ الأمة بعقد النكاح فإن ولده ينعقد رقيقًا لمالك الأمة، وفي ذلك التسببُ إلى إثبات ملك الكافر على المسلم، فافترقا.

ولهذا يجوز وطء الأمة المسلمة بملك اليمين، ولا يجوز وطؤها بعقد النكاح إلا عند الضرورة بوجود الشرطين، وما ثبت للضرورة يقدَّر بقدرها، ولم يجز أن يتعدَّى، والضرورة تزول بنكاح الأمة المسلمة، فيُقتصر عليها كما اقتُصِر في جواز أكل الميتة ولحم الخنزير علىٰ قدر الضرورة.

قال المبيحون: هذا ينتقض عليكم بما لو كانت الأمة الكافرة كبيرةً لا يُحبَلُ مثلها، أو كانت لمسلم، فإن الولد لا يثبت عليه ملك كافر.

قال المحرِّمون: أليس الجواز يفضي إلى هذا فيما إذا كانت الأمة لكافر، وهي ممن تحبل؟ ولم يفرِّق أحدُّ. بل القائل قائلان: قائل بالجواز مطلقًا، وقائل بالمنع مطلقًا، والشارع إذا منع من الشيء لمفسدة تتوقع منه سدَّ باب تلك المفسدة بالكلية. ولهذا لما حرم نكاح الأمة إلا عند عدم الطول وخوف العنت خشية إرقاق الولد = لم يبح نكاح العاقر التي لا تَحْبَل ولا تلد بدون الشرطين.

قالوا: وأما قولكم: إنه يجوز (١) نكاحها بعد العتق فجاز قبله= فحاصله

<sup>(</sup>١) في المطبوع: «لا يجوز»، وهو يقلب المعنى، ويخالف الأصلَ وما تقدم ذكره (ص٦٤٥).

قياس الأمة الكتابية على الحرة، وهو قياسٌ باطلٌ لما عُلِم من الفرق.

وأما قولكم: إنه يجوز للكافر نكاحها، فجاز للمسلم = فمن أبطل القياس، فإن المجوسية يجوز للمجوسي نكاحها، ولا يجوز للمسلم، والخنزير مالٌ عندهم دون المسلمين.

وأما قياسكم حلَّ النكاح على حلِّ الذبيحة فقياسٌ فاسدٌ، فإن الرقّ لا تأثير له في الذبائح، وله تأثيرٌ في النكاح.

قالوا: وأما قوله تعالى: ﴿فَانْكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ﴾ [النساء: ٣]، فالمراد به ما حلَّ وأُذِن فيه، وهو سبحانه لم يأذن إلا في ثلاثة أصنافٍ من النساء: الحرائر من المسلمات، والحرائر من الكتابيات، والإماء من المسلمات، فبقي الإماء الكتابيات لم يأذن فيهن، فبقين على أصل التحريم. ولمّا أذن في وطئهن بملك اليمين قلنا بإباحته.

وأما قوله تعالى: ﴿وَأَحَلَّ لَكُم مَّا وَرَآءَ ذَالِكُمْ ﴾ [النساء: ٢٤]، ففي الآية ما يدلُّ على التحريم، وهو قوله: ﴿ تُحْصِنِينَ غَيْرَ مُ سَلِفِحِينَ ﴾، أي غير زناة. والتزوُّج بمن لم يبح الله التزوِّج بها حرامٌ باطلٌ، فيكون زنًا. على أنه عامٌ مخصوصٌ بالإجماع، والعامُّ إذا خُصَ فمن الناس من لا يحتجُ به، والأكثرون على الاحتجاج به، لكنه إذا تطرق إليه التخصيص ضعف أمره. وقيل: التخصيص بالمفهوم والقياس وقول الصحابي وغير ذلك.

وأما قوله تعالىٰ: ﴿وَلَأَمَةُ مُّؤُمِنَةٌ خَيْرٌ مِّن مُّـشْرِكَةِ ﴾ [البقرة: ٢١٩]، فمن استدلَّ به فقد أبعد النُّجعة جدًّا، وهو إلىٰ أن يكون حجةً عليه أقرب.

قالوا: وحكمة الشريعة تقتضي تحريمها، لاجتماع النقصين (١) فيها، وهما نقص الدين ونقص الرق، بخلاف الحرة الكتابية والأمة المسلمة، فإن أحد النقصين جُبِر (٢) بعدم الآخر.

قالوا: وقد كانت قضية المساواة في الكفاءة تقتضي كون المرأة كفؤًا للرجل كما يكون الرجل كفؤًا لها، ولكن لما كان الرجال قوَّامين علىٰ النساء، والنساء عَوانٍ عندهم، لم يشترط مكافأتهن للرجال، وجاز للرجل أن يتزوَّج من لا تكافئه لحاجته إلىٰ ذلك. فإذا فقدت صفات الكفاءة جملة بحيث لم يوجد منها صفةٌ واحدةٌ في دينٍ ولا حريةٍ ولا عفةٍ اقتضت محاسن الشريعة صيانته عنها بتحريمها عليه.

فهذا غاية ما يقال في هذه المسألة، والله أعلم.

# فصل

قال القاضي: يكره نكاح الكتابية، فإن فعل عَزَلَ عنها. نصَّ عليه في رواية ابن هانئٍ.

قلت: هذا وهم من القاضي، وإنما الذي نصّ عليه أحمد ما رواه عنه ابنه عبد الله (۳)، قال: أكره أن يتزوج الرجل في دار الحرب، أو يتسرى من أجل ولده.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «النقيضين» هنا وفيما يأتي. وهو تحريف.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «أجبر». والفعل بهذا المعنىٰ ثلاثي.

<sup>(</sup>٣) في «مسائل الإمام أحمد» بروايته (١٢٦١).

وقال في رواية إسحاق بن إبراهيم (١): لا يتزوج ولا يتسرى الأسير في دار الحرب، وإن خاف على نفسه لا يتزوج.

وقال في رواية حنبل (٢): ولا يتزوج الأسير، ولا يتسرى بمسلمةٍ، إلا أن يخاف علىٰ نفسه، فإذا خاف علىٰ نفسه لا يطلب الولد.

ولم يقل أحمد: إنه إذا تزوج الكتابية في دار الإسلام يعزِل عنها. ولا وجه لذلك البتة.

#### فصل

ويجوز نكاح السامرة، فإنهم صنفٌ من اليهود، وإن كانوا فيهم بمنزلة أهل البدع في المسلمين، فإنهم يدينون بزعمهم بالتوراة، ويَسْبِتون مع اليهود.

وأما الصابئة فهل تجوز مناكحتهم؟ قال القاضي: ظاهر كلام أحمد يقتضي روايتين:

إحداهما: أنهم صنفٌ من اليهود، قال في رواية محمد بن موسى (٣) في الصابئين: بلغني أنهم يسبتون، فهؤلاء إذا أَسْبتوا (٤) يُشبِهون اليهود.

<sup>(</sup>۱) «مسائله» (۲/ ۱۲۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المبدع» (٧/٥).

<sup>(</sup>٣) «الجامع» للخلال (٢/ ٤٣٨، ٤٣٩)، و «المغني» (٩/ ٤٥).

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل و «الجامع»، وغيّره في المطبوع إلىٰ «سبتوا». وقد ورد الفعل ثلاثيًّا ورباعيًّا في اللغة.

والثانية: أنهم صنفٌ من النصاري، قال في رواية حنبل (١): الصابئون جنسٌ من النصاري، إذا كان لهم كتابٌ أُكِل من طعامهم.

قال القاضي: فينظر في حالهم، فإن وافقوا اليهود والنصارئ في أصل دينهم وخالفوهم في أصل دينهم وخالفوهم في أصل دينهم لم تجز مناكحتهم، وقد تقدمت المسألة مستوفاةً في أول الكتاب(٢).

### فصل

قال القاضي: ومن كان متمسكًا بغير التوراة والإنجيل كزبور داود وصحف شِيث وإبراهيم، هل يُقَرُّون علىٰ ذلك؟ وهل تحلُّ مناكحتهم وذبائحهم؟ علىٰ وجهين (٣):

أحدهما: يُقَرُّون ويناكحون، على ظاهر كلام أحمد في رواية ابن منصور (٤) وقد سئل عن نكاح المجوس، فقال: لا يعجبني إلا من أهل الكتاب. فأطلق القول في أهل الكتاب، ولم يخص أهل الكتابين.

وقال في رواية حنبل (٥): قال تعالىٰ: ﴿وَلَا تَنكِحُواْ أَلْمُشْرِكَاتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَ ﴾ [البقرة: ٢١٩]، مشركات العرب الذين يعبدون الأصنام. ففسَّر الآية

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۲/ ۴۳۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: (ص ١٢٩ وما بعدها).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغنى» (٩/ ٥٤٧).

<sup>(</sup>٤) «الجامع» (١/ ٤٤٢).

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (١/ ٢٤٥).

على عبدة الأصنام. وظاهر هذا أن ما عدا عبدة الأوثان غير منهي عن نكاحهن.

والوجه الثاني: لا تجوز مناكحتهم ولا يُقَرُّون. وهو قول أصحاب الشافعي.

وجه الأول قوله: ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ أُلَّذِينَ أُوتُواْ أَلْكِتَابَ﴾، وهذا عامُّ في كل كتابٍ، ولأنه متمسكُّ بكتابٍ من كتب الله أشبه أهلَ التوراة والإنجيل. ووجه الثاني تعليلان:

أحدهما: أن الكتاب ما كان منز لا كالتوراة والإنجيل والقرآن، فأما ما لم يكن كذلك فليس بكتاب، بل يكون وحيًا وإلهامًا، كما قال النبي ﷺ: «أتاني آتٍ من ربي، فقال: صلِّ في هذا الوادي المبارك، وقل: عمرةٌ في حجةٍ»(١)، وقال: «وأمرني أن آمر أصحابي بالتلبية»(٢)، ولم يكن ذلك قرآنًا، وإنما كان وحيًا. ولأن هذه الكتب وإن كانت منزلة ولكنها اشتملت على مواعظ، ولم تشتمل على أحكام، وهي الأمر والنهي، فضعفت في بابها.

قلت: ليس في الدنيا من يتمسَّك بهذه الكتب ويكفُر بالتوراة والإنجيل البتة، فهذا القسم مقدَّرُ لا وجود له، بل كل من صدَّق بهذه الكتب وتمسَّك بها فه و مصدِّقُ بالكتابين أو أحدهما، ولهذا لم يخاطبهم الله سبحانه في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٣٣٧،١٥٣٤) من حديث عمر بن الخطاب رَضَالِلَّهُ عَنْهُ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۱۲۵۲۷) وأبو داود (۱۸۱٤) والترمذي (۸۲۹) وغيرهم من حديث السائب بن خلّاد، وإسناده صحيح.

القرآن بخصوصهم، بل خاطبهم مع جملة أهل الكتاب.

وأما قوله: إن الكتاب عامٌّ في قوله: ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ الْكَتَابِ أَنْهُم أَهِلَ الْكِتَابِ) ، فعُرْف القرآن من أوله إلىٰ آخره في الذين أوتوا الكتاب أنهم أهل الكتابين خاصةً ، وعليه إجماع المفسرين والفقهاء وأهل الحديث.

# فصل

قال أحمد في رواية الميموني (١) وقد سأله: هل ينكح اليوم الرجل \_ مع كثرة النساء \_ في أهل الكتاب؟ فقال: نعم، قد رخّص لنا في ذلك غير واحدٍ من أصحاب النبي عليه.

وقال في رواية مهنا(٢): يتزوَّج (٣) الرجل المرأتين من أهل الكتاب لا بأس به، قيل له: وثلاثٌ؟ قال: وثلاثٌ، قيل له: وأربع؟ قال: وأربع. وذكره عن سعيد بن المسيب.

# فصل

وأما المجوس فلا تحلُّ مناكحتهم ولا أكلُّ ذبائحهم، وليس لهم كتابُّ. نصَّ علىٰ ذلك في رواية إسحاق بن إبراهيم وأبي الحارث وغيرهما.

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۱/ ۲٤٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «يزوج». والمثبت من «الجامع».

فقال في رواية إسحاق<sup>(١)</sup>: لا فرَّج الله عمن يقول هذه المقالة، يعني نكاح المجوس وأكل ذبائحهم.

ونصَّ علىٰ أنه لا كتاب لهم في رواية الميموني (٢)، فقال: المجوس ليس لهم كتابٌ، ولا تؤكل ذبيحتهم ولا ينكحون.

وقال في رواية محمد بن موسى (٣)، وقد سئل: أيصحُّ عن علي أن المجوس أهل كتابٍ؟ فقال: هذا باطلٌ، واستعظمه جدَّا، وقال: إن قومًا قد أساؤوا (٤)، يقولون هذا القول، وهو قول سوءٍ. فقد نصَّ على تحريم مناكحتهم، وعلى أنه لا كتاب لهم.

وقد ذكر ابن المنذر<sup>(٥)</sup> عن حذيفة أنه تزوَّج بمجوسيةٍ، فقال له عمر: طلقها. ولكن ضعفه أحمد في رواية المروذي<sup>(٦)</sup>، وقد سأله عن حديث ابن عونٍ عن محمد أن حذيفة تزوَّج مجوسيةً، فأنكره، وقال: الأخبار على خلافه. قال المروذي: قلت لأبي عبد الله: ثبت عندك؟ قال: لا.

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۱/ ۲٤۱).

<sup>(</sup>٢) «الجامع» (٢/ ٤٦٩).

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (٢/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٤) في «الجامع»: «قد فشوا».

<sup>(</sup>٥) «الأوسط» (٨/ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٦) «الجامع» (١/ ٠٤٠، ١٤٢).

وقال في رواية إسحاق بن إبراهيم (١): روى الداناج وأبو وائل أنه تزوج يهوديةً.

وروى المروزي عن الشافعي قولين (٢)، أحدهما: يجوز مناكحتهم، وبناهما على أنه هل لهم كتابٌ أم لا؟ وأنكر غيره من أصحاب الشافعي هذا النقل والبناء، وقال: لو قلنا: تحلُّ مناكحتهم إذا قلنا لهم كتابٌ، لوجب أن نقول: لا يُقرُّون بالجزية إذا قلنا لا كتاب لهم.

وقال أبو ثورٍ: يجوز مناكحتهم وأكل ذبائحهم، قال المرُّوذي (٣): قلت لأحمد: إن أبا ثورٍ يحتج بأنهم أهل كتابٍ. فقال: وأيُّ كتابٍ لهم؟

قال القاضي: فإن قيل: فكيف استجاز أحمد في رواية إبراهيم أن يدعو على من يجيز نكاح المجوس وهو مما يسوغ فيه الاجتهاد، لأنكم قد رويتم ذلك عن حذيفة وأبي ثور؟ وخرَّجه بعض أصحاب الشافعي قولًا له.

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه (۱/ ۲٤۱). وتصحف فيه «الداناج» إلى «الداتاج»، ولم يعرفه المحقق. وهو عبد الله بن فيروز من رجال «الصحيحين»، والداناج معّرب «دانا» بالفارسية بمعنى العالم.

<sup>(</sup>٢) انظر: «روضة الطالبين» (٧/ ١٣٥، ١٣٦). قال الجويني في «نهاية المطلب» (٢/ ٥٤٥): المذهب الذي عليه التعويل تحريم مناكحتهم وذبيحتهم، واختلف قول الشافعي في أنه هل كان لهم كتاب فرُفع من بين أظهرهم أو لم يكن لهم كتاب أصلًا؟

<sup>(</sup>٣) «الجامع» (١/ ٢٤١).

قيل له: أما ما رُوي عن حذيفة فقد بينًا ضعفه، وأما أبو ثورٍ فيحتمل أن أحمد لم يظهر له خلافه في ذلك الوقت. وكذلك هذا القائل من الشافعية (١)؛ لأنه حدث بعد أحمد، ولم يظهر هذا في وقته عن الشافعي. والذي يبين هذا ما قاله في رواية المرُّوذي (٢): ما اختلف أحدُّ في نكاح المجوس أو ذبائحهم، اختلفوا في اليهود والنصارئ، فأما المجوس فلم يختلفوا، وضعَّف ما جاء فيه.

قلت: قوله «لعله لم يظهر له خلافه» جوابٌ فاسدٌ، فإنه قد حكي له أن أبا ثور يجيز نكاح المجوس، فقال: أبو ثور كاسمه (٣)، ودعا عليه، وقال: لا فرَّج الله عمن يقول بهذا القول. والمسألة عنده مما لا يسوغ فيها الاجتهاد، لظهور إجماع الصحابة على تحريم مناكحتهم. وهذا مما يدلُّ على فقه الصحابة، وأنهم أفقه الأمة على الإطلاق، ونسبة فقه من بعدهم إلى فقههم كنسبة فضلهم إلى فضلهم، فإنهم أخذوا في دمائهم بالعصمة، وفي ذبائحهم ومناكحتهم بالحرمة، فردُّوا الدماء إلى أصولها، والفروج والذبائح إلى أصولها.

<sup>(</sup>۱) هو أبو إسحاق المروزي (ت ٢٤٠) كما تقدم، وذكره النووي في «روضة الطالبين» (٧/ ١٣٦) مع أبي عبيد بن حربويه (ت ٢١٩) من المجيزين لنكاح المجوسيات.

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۱/۲٤۱).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الرد على السبكي» لابن تيمية (١/ ١٤)، و «طبقات الشافعيين» لابن كثير (ص٩٩)، و «تفسير ابن كثير» (٣٧ /٣) ط. الشعب.

#### فصل

للمسلم إجبارٌ زوجته الذمية على الغسل من الحيض، وقد قال أحمد في رواية حنبل(١): يأمرها بالغسل من الجنابة، فإن أبت لم يتركها.

وقد علّق القول في رواية صالح (٢) في المشركة: يجب عليها الغسل من الجنابة والحيض، فإن لم تغتسل فلا شيء عليها، الشرك أعظم.

قال القاضي: وظاهر هذا أنه لم يوجب ذلك عليها عند امتناعها. قال: وهذا محمولٌ على أنها امتنعت، ولم يوجد من الزوج مطالبةٌ بالغسل. قال: والدلالة على أن له إجبارها على ذلك: أن بقاء الغسل يُحرِّم عليه الوطء الذي يستحقه، وكان له إجبارها عليه لاستيفاء حقه، كما له إجبارها على ملازمة المنزل، والتمكين من الاستمتاع، ليتوصل بذلك إلى استيفاء حقه.

فأما الغسل من الجنابة، فهل للزوج أن يُجبِرها عليه (٣)؟ فقد أطلق القول في رواية حنبل وقال: يأمرها بالغسل من الجنابة، فإن أبت لم يتركها. وظاهر هذا أن له إجبارها.

وقال في رواية مهنا<sup>(٤)</sup> في رجل تزوَّج نصرانيةً فأمرها بتركه \_ يعني شرب

<sup>(</sup>۱) «الجامع» (۱/ ۱۱۵)، و«الروايتين والوجهين» (۲/ ۱۰۱).

<sup>(</sup>٢) «الروايتين والوجهين» (٢/ ١٠١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغنى» (١٠/ ٢٢٣)، فقد اعتمد عليه المؤلف في هذا الفصل.

<sup>(</sup>٤) «الجامع» (٢/ ٢٣٤).

الخمر -: فإن لم تقبل ليس له أن يمنعها. وظاهر هذا يقتضي أنه لا يملك إجبارها على الامتناع من إجبارها على الامتناع من شرب الخمر؛ لأنه يمنع من كمال الوطء، ولا يمنع من أصله.

وجه الرواية الأولى أن بقاء الغسل عليها يمنعه من كمال الاستمتاع، فإن النفس تعاف وطء من لا تغتسل من الجنابة، فيفوته بذلك بعض حقه، فكان له إجبارها كما كان له في الاغتسال من الحيض.

ووجه الثانية أن بقاء غسل الجنابة عليها لا يُحرِّم عليه وطأها، فلم يكن له إجبارها علىٰ ذلك، ويفارق هذا غسل الحيض؛ لأن بقاءه محرمٌ عليها.

وهاتان الروايتان أصلٌ لكل ما لم يمنعه من أصل الاستمتاع، لكنه يمنعه من كماله، هل له إجبارها عليه أم لا؟ على روايتين.

فمن ذلك:

إذا كان عليها وسخٌ و دَرَنٌ، وأراد إجبارها على إزالته، على روايتين: إحداهما: له ذلك (١)، لأن النفس تعاف الاستمتاع مع وجوده. والثانية: ليس له ذلك.

وأما أخذ الشعر وتقليم الأظفار فيُنظر، فإن طال الشعر واسترسل بحيث يستقذر ويمنع الاستمتاع، فله إجبارها على إزالته: رواية واحدة. وإن لم يخرج عن حد العادة، لكنه طال قليلًا، وكانت النفس تعافه فعلى الروايتين.

<sup>(</sup>١) «علىٰ روايتين إحداهما له ذلك» ليست في المطبوع.

وكذلك الأظفار، إن طالت وخرجت عن حد العادة، فصار يستقبح منظرها، ويتعذر الاستمتاع معها، كان له إجبارها على إزالتها: رواية واحدةً. وإن لم يخرج عن حد العادة، لكن النفس تعافها، فعلى الروايتين.

#### فصل

وأما الخروج إلى الكنيسة والبيعة، فله منعها منه. نصّ عليه أحمد في رواية يعقوب بن بختان (١) في الرجل تكون له المرأة النصرانية: لا يأذن لها في الخروج إلى عيد النصارئ أو البيعة.

وقال في رواية محمد بن يحيى الكحال وأبي الحارث<sup>(۲)</sup> في الرجل تكون له الجارية النصرانية تسأله الخروج إلى أعيادهم وكنائسهم وجموعهم: لا يأذن لها في ذلك.

وقد علّل القاضي المنع بأنه يفوِّت حقَّه من الاستمتاع، وهو عليها له في كلّ وقتٍ. وهذا غير مراد أحمد، ولا يدلُّ لفظه عليه، فإنه منعه من الإذن لها، ولو كان ذلك لحقه لقال: لا تخرج إلا بإذنه. وإنما وجه ذلك أنه لا يُعِينها علىٰ أسباب الكفر وشعائره (٣)، ولا يأذن لها فيه.

قال القاضي: وإذا كان له منعُ المسلمة من إتيان المساجد، فمنعُ الذمية من الكنيسة أولى.

<sup>(</sup>١) في «الجامع» (٢/ ٤٣١).

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه (۲/ ٤٣٠).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «مغايره».

وهذا دليل فاسدٌ، فإنه لا يجوز له منع المسلمة من المساجد. وأعجب من هذا أنه أورد الحديث، وأجاب عنه بجوابين فاسدين:

أحدهما: أن المرادبه صلاة العيد خاصةً.

والثاني: المراد به منعها من الحج إلى المسجد الحرام.

ولا يخفى بطلان الجوابين.

# فصل(١)

وله منعها من السُّكْر؛ لأنه يتأذى به. وهل له منعها من شرب ما لا يُسكِرها؟ خرَّجه القاضي على الروايتين فيما يمنع كمال الاستمتاع دون أصله.

والمنصوص عليه في رواية مهنا (٢) أنه لا يمنعها، فإنه قال في رجل تزوج نصرانية، أله أن يمنعها من شرب الخمر؟ قال: يأمرها، قيل له: لا تَقبل منه، أله أن يمنعها؟ قال: لا.

وظاهر هذا أنه لم يجعل له منعها، فإن شربت كان له إجبارها على غَسْل فمها من الخمر؛ لأنه نجسٌ يتعذر مع ذلك تقبيلها والاستمتاع بها فيه.

فإن قيل: فلو أرادت المسلمة أن تشرب من النبيذ المختلف فيه ما لا يُسكِرها، هل له منعها؟

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۰/ ۲۲۳).

<sup>(</sup>۲) «الجامع» (۲/ ٤٣٠). وتقدمت قريبًا باختصار.

قيل: نعم، له منعها. هذا الذي لا يحتمل المذهب غيره، فإن أحمد يحدّ عليه، فكيف تُقَرُّ علىٰ شربها؟ والإنكار بالحدّ من أقوىٰ مراتب الإنكار.

وقال القاضي: إن كانا حنبليين أو شافعيين له منعها منه، لأنهما يعتقدان تحريمه، وإن كانا حنفيين فهذا لا يمنعه الاستمتاع، ولكن يمنعه كماله، فيخرَّج على الروايتين. والصحيح الأول.

قال: وهل له منعها من الثوم والبصل والكُرَّاث؟ يخرج على الروايتين (١). وكذلك هل له منعها من الثياب الوسخة؟ على الروايتين.

#### فصل

وقال أحمد في رواية مهنا (٢) وقد سأله: هل يمنعها أن تُدخِل منزلَه الصليب؟ قال: يأمرها، فأما أن يمنعها فلا.

وقال في رواية محمد بن يحيى الكحال (٣): في الرجل تكون له امرأةٌ أو أمةٌ نصرانيةٌ تقول: اشتر لي زُنَّارًا (٤)، فلا يشتري لها، تخرج هي تشتري. فقيل له: جاريته تعمل الزنانير؟ قال: لا.

قال القاضي: أما قوله: لا يشتري هو الزنَّار لأنه يراد لإظهار شعائر

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱۰/۲۲۳).

<sup>(</sup>٢) «الجامع» (٢/ ٤٣٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (٢/ ٤٣١)، و «المغنى» (١٠/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٤) الزنّار: حزام يشدُّه النصراني في وسطه.

الكفر، فلذلك منعه من شرائه وأن يُمكِّن جاريته من عمله؛ لأن العوض الذي يحصل لها صائرٌ إليه ومِلكٌ له، وقد منع من بيع ثياب الحرير من الرجال إذا علم [أنهم] يلبسونها، وكذلك بيع العصير لمن يتخذه خمرًا. انتهىٰ.

وليس له منعها من صيامها الذي تعتقد وجوبه، وإن فوّت عليه الاستمتاع في وقته، ولا من صلاتها في بيته إلىٰ الشرق، وقد مكّن النبي عليه وفد نصارى نجران من صلاتهم في مسجده إلىٰ قبلتهم (١). وليس له إلزام اليهودية إذا حاضت بمضاجعته، والاستمتاع بما دون الفرج. هذا قياس المذهب.

وليس له حملها على كسر السبت ونحوه مما هو واجبٌ في دينهم، وقد أقررناهم عليه. وليس له حملها على أكل الشحوم واللحوم المحرمة عليهم، وهل له منعها من أكل لحم الخنزير؟ يحتمل وجهين.

وهل له منعها من الخلوة بابنها وأبيها وأخيها؟ فإن كانت مجوسيةً فله ذلك، لأنهم يعتقدون حلَّها لهم، فليسوا بذوي مَحْرم، وإن كانت يهوديةً أو نصرانيةً فليس له منعها من ذلك إذا كانوا مأمونين عليها، وإن كان له منعها من السفر معهم كما تقدم نصه، وذكرنا الفرق بين الموضعين.

وليس له منعها من قراءة كتابها إذا لم ترفع صوتها به.

فإن أرادت أن تصوم معه رمضان فهل له منعها من ذلك؟ يحتمل

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في «دلائل النبوة» (٥/ ٣٨٢) عن ابن إسحاق.

#### وجهين:

أحدهما: له ذلك لأنه لا يجب عليها، وله منعها منه كما له منع المسلمة من صوم التطوع ترفيهًا لها.

والثاني: ليس له ذلك؛ لأنه لاحقَّ له في الاستمتاع بها في نهار رمضان، وإذا لم يكن له منعها من الصوم المنسوخ الباطل فأن لا يمنعها من صوم رمضان أولى وأحرى.

وقد يقال: الفرق بينهما أنها تعتقد وجوب صيام دينها عليها، وقد أقررناهم على ذلك، فليس لنا أن نمنعهم منه بخلاف ما لا يعتقدون وجوبه.